# UNIVERSAL LIBRARY OU\_184308 ABABAINN ABABAINN

Call No. Sel Accession No. S678

Author

Title

This book should be returned on or before the date last marked below.

# DEDICATED WITH PROFOUND RESPECT

TO

### MITHILESHA

# Sir KAMESHWAR SINGH.

K. C. I. E., LL. D., D. Lit.

**MAHARAJADHIRAJA** 

OF

DARBHANGA

# महामहोपाध्याय-

# हरिहरविरचिता

# सूक्तिमुक्तावली

संबंग

# श्रीहरिहरसुभाषितम्

EDITED BY

Ramanatha Jha,

Librarian,

RAJ DARBHANGA

With a Foreword By

Dr. Amaranatha Jha

Published by

THE NEWSPAPERS & PUBLICATIONS, LTD.

PATNA 1949

# **FOREWORD**

Until quite recent times, almost every young student in India maintained a Commonplace Book—a Subhashitasangraha, if he read Sanskrit, or a Beyaz, if he was interested in Persian. Whenever, in course of his reading or in conversation with his elders, he came across a verse that caught his fancy, he said to himself, like Hamlet, "Meet it is I set it down", and he wrote it in his book and remembered it and used it not only as an elegant appendage to conversation or writing, but also as a part of education to instruct, inspire and elevate him. Thousands of such collections must still be in existence, containing well-known current verses of course, but also a large number whose authors are obscure or unknown. When the enterprising student grew up and literary ambitions stirred within him, he began composing verses himself,

"Cheer'd up himself with ends of verse, And sayings of philosophers".

Some collections of verse and of fables were specially made for the education and edification of princes. Now and then, statesmen and ministers of state utilised the talents of poets to draw princes away from pleasure to a realisation of their public duties. Thus, it is said, that the Hindi poet, Bihari, wrote his famous Doha beginning नहि पराम नहि मधुर रस to point a moral.

There are many collections with which scholars are familiar. The Sharngadhara Paddhati, the three Shatakas of Bhartrihari, the Aryasaptashati of Govardhana, are amongst the best known. One interesting anthology, the Vidyakara-sahasrakam was published a few years ago by the Allahabad University of which I was then Vice-Chancellor.

My favourite in this type of work, is Jagannatha's Bhaminivilasa. His boast is thoroughly justified.

माधुर्य-परमसीमा सारस्वत-जलिध-मथन-सम्भूता । पिवतामनल्प सुखदा वसुधायां मम सुधा-कविता॥

He has divided his anthology into four parts. The verses in each are little gems. Not only are they richly adorned with literary grace; they are packed with thought, and many of them are characterised with intensive feeling.

The poems in these collections belong to what the Sanskrit writers on poetics describe as the species "Muktaka" or what the ancient Europeans called "Gnomic—poetry". There are many examples of Gnomes in Greek poetry—some solemn and serious, others full of mirth. Writing in the sixteenth century, Henry Peacham defined a gnome as "a saying pertaining to the manners and common practices of men, which declareth with an apt brevity, what in this our life ought to be done, or not done".

Harihara's "Suktimuktavali" is an admirable specimen of this kind of poetry. It is divided into twelve chapters. The first deals with gods and goddesses; the second is concerned with children and their upbringing; the third contains words of advice to the young; the fourth is devoted to stay abroad; the fifth has verses calculated to win the patron's favour; the sixth has for its theme the manner in which royalty should be treated; politics are the subject seventh chapter; the eighth contains a matter of the description of the six seasons; the ninth concerns itself with erotics; in the tenth is an account of the different types of heroes and heroines; the eleventh is a miscellany; and the last chapter sees the grown up man back home. intent on leading a life of contemplation,—"calm of mind, all passion spent".

The book has been edited with meticulous care by Pandit Ramanatha Jha. The elaborate introduction contains valuable materials the collection of which must have meant much industry and research. The editor has thrown light on the ancestry and date of Harihara; he has analysed the anthology in order to show how the social and intellectual life of the age is revealed in it. It is remarkable contribution to our knowledge of Mithila.

AMARANATHA JHA.

Nov. 11, 1949.

# विषयानुक्रमारीका

---:0:----

| 1. In                | troduction                             |     |     |       |            |
|----------------------|----------------------------------------|-----|-----|-------|------------|
| a. 1                 | Materials ··                           | • • | • • |       | 1          |
| b. 7                 | The Author                             | • • | • • |       | 8          |
| c. I                 | His Age                                | • • | • • | • •   | 16         |
| d.  -                | lis Works ··                           | • • | • • | • •   | <b>2 I</b> |
|                      | The Present Work                       |     | • • | • •   | 23         |
|                      | Historical Background                  |     | • • | • •   | 28         |
| $\mathbf{g}_{\cdot}$ | Poetical Excellences                   | • • | • • | • •   | 40         |
| 2. To                | ext.                                   |     |     |       |            |
| ۶ :                  | मङ <u>्</u> गलप्रकरणम्                 | • • | • • |       | 8          |
| २ :                  | बालविनयप्रकरणम्                        | • • | • • | • •   | ४          |
| <b>३</b>             | सुहृदुपदेशप्रकरणम्                     | • • | • • | • •   | 9          |
| 8 :                  | प्रवासप्रकरणम्                         | • • | • • | • •   | १३         |
| ٠,                   | राजप्रशस्तिप्रकरणम्                    |     | • • | • •   | १८         |
| Ę                    | राजोपासनप्रकरणम्                       |     |     |       | २६         |
| ુ .                  | राजनीतिप्रकरणम्                        | • • | • • |       | ३०         |
| ٠, ١                 | समयवर्णनप्रकरणम्                       | • • | • • |       | ३६         |
| ९ :                  | श्रङ्गारवर्णनप्रकरणम्                  |     | • • |       | ४६         |
| १० न                 | नायकनायिकाप्रभेदप्रकरणम <mark>्</mark> | ••  |     |       | ५४         |
| ११ः                  | प्रकोर्ण <b>कप्रकरणम्</b>              |     | • • | · • • | ६२         |
| १२                   | परमार्थप्रकरणम्                        | • • | • • | •••   | ७४         |
|                      |                                        |     |     |       |            |

1. Index of the first lines of the verses.

# INTRODUCTION

The work presented here was first published in 1800 as the 86th volume of the Kavyamala series; a second edition was issued in 1910. But the text, as published, is far from being perfect. In many places the reading is corrupt and therefore, obscure; at places the verses are mutilated; and above all, there are many verses missing in the printed text, the most important of which are the concluding two verses which form the Kaviprashasti of the work. There is no introductory matter, and it is not possible to say anything either about the source on which that edition was based or about the author of the book. It appears that the Kavyamala edition was published from a single manuscript and that an imperfect one.

The absence of the two concluding verses, in which the poet has furnished us with his personal history, detracts greatly from the value of the Kavyamala edition and it is no wonder that ignorance still prevails about the author although his work was published more than half a century Aufrecht in his Catalogus Catalogarum does not say anything about him though he has recorded a Subhashita as the work of a Harihara. In his History of Classical Sanskrit Literature, Mr. M. Krishnamachariar has not a word to say either about this work or about the author. In a recent issue of the Kalyana, the well-known Hindi monthly of Gorakhpur (volume XVIII, part VII, page 934 for May, 1944) it has been claimed that Harihara, the author of Bhartriharinirvedanataka as well as of this Subhashita was a resident of And what is surprising, even so well informed the Deccan. a scholar as Mm. Dr. Umesha Mishra states in the introduction to his edition of the Vidyakarasahasrakam (published in 1943 as the second volume of the Allahabad University Sanskrit series) that the Subhashitavali of Harihara is still unpublished.

I was led to undertake an edition of this work by the clear statement of the Mahamahopadhyaya and it was only when my work was far advanced that I chanced to see the printed text of this book in the Kavyamala series. comparing it, however, with the manuscripts available to me. I was convinced that there was still need for a critical edition based on the best and most reliable manuscripts. It might be of value to lovers of Sanskrit language literature; and a full and authentic account of the author and his time would dispel all doubts about his identity and This is my justification for bringing out a new edition of this exquisite work. I hope that by its publication, new light will be thrown on the social history of Mithila of the 16th century and on the ideals of the age.

This edition has been based on the following four manuscripts besides the printed text of the Kavyamala series.

The first of them, on which it has been mainly based, called by me Hr hereafter, was in the possession Pandita Madhava Jha of Ujan (Darbhanga) acquired for the Darbhanga Raj Library. It is on palm-leaves, 49 in number, 14 inches long by 1% inches broad, with five lines on each page and about 55 letters in a line. Except for the ink which is not sparkling, the manuscript is in an excellent condition. It is complete but as many as 21 verses including the last two ones are found added in the margin by some other scribe and they are not quite legible, partly because of the fading ink and partly because of the damage to the ends of the The post-colophon remark shows that the transcription of this manuscript was completed by one Abhirama, a Karana (Kayastha) by caste, in the village of Mahisari on Wednesday, the 12th day of the dark half of Ashvina in the year 544 of the Lakshmana Sen Era prevalent in Mithila which corresponds to the Saka year 1575 equivalent to 1653 A.D. The text of this manuscript is not quite correct; it errors mostly visual and transcriptional; and though has been revised at least twice and many errors have been

corrected, still there are many mistakes which, to that extent, mar its value and reliability.

The second codex which, too, has been in the Darbhanga Raj Library, and will be called by me 31 hereafter, is or palm-leaves, 57 in number, of which 6 leaves numbering 39 to 44, are missing and some 6 others are broken. leaves are 12 inches by 14 inches with four or five lines on each page and about 70 letters in a line. Except for the missing leaves, the manuscript is complete and all the verses. even those that are added in the margin in the first manuscript, are found here in the body of the text. It is written very legibly in very bright ink but is in a very dilapidated condition, rotten and thoroughly worm-eaten, with innumerable holes in each leaf, so much so that many letters are completely eaten up. Like the first, this too abounds in mistakes, though not so numerous, of the same visual and transcriptional kind and this too has been revised as a result of which some of these errors stand corrected. The post-colophon remark shows this to have been copied by one Krishnadasa, a Karana (Kayastha) by caste, in the village of Digaondha on Sunday, the 3rd day of the dark half of Chaitra in the year 556 of the Lakshmana Sen Era, i.e., only twelve years after the first. It may be interesting to note here that on palm-leaves of the same size and in the handwriting of the same scribe, there is, in the Darbhanga Raj Library, a manuscript equally rotten and worm-eaten of Bhartriharinirvedanataka. another famous work of the same author, Harihara.

The third copy, called by me q, is an incomplete paper manuscript belonging to the late Pandita Padmanatha Jha of Ujan and contains only 14 folios, 12 inches by 4 inches, with 11 or 12 lines on each page and about 66 letters in a line. It breaks off after the 30th verse of the 9th chapter. It is not, therefore, possible to say when it was copied but it appears to be about 200 years old. It is written fairly legibly though not quite correctly and from the nature of errors it is quite clear that the scribe did not understand all that he was copying. Nevertheless, the manuscript has been

of great help to me in solving many puzzles that have been created by the two palm-leaf manuscripts.

The last one, called by me: n is only a fragment and contains only five folios from No. 27 to 31 beginning from the filst verse of the 8th chapter up to the 8th of the 10th. It belongs to Babu Ganesha Jha of Ujan and is written very legibly in a bold and clear hand fairly correctly, most probably by a Pandita. These five folios were found by me in a bundle of old papers and in spite of my best efforts no sixth could be found.

It will thus appear that the bulk of this edition, up to the 42nd verse of the 9th chapter after which the codex  $\tau_1$  misses six leaves, has been prepared from three manuscripts  $\eta_1$ ,  $\tau_1$  and  $\tau_1$  or  $\tau_1$ ;  $\tau_2$  verses from the 61st of the 8th chapter to the 30th of the 9th from four manuscripts  $\tau_1$ ,  $\tau_2$  and  $\tau_3$ ; 17 verses from the 42nd of the 9th chapter up to the 8th of the 10th, and the last two chapters from two manuscripts  $\tau_1$  and  $\tau_2$  or  $\tau_3$ ; thus there are only 48 verses of the 10th chapter after the 8th verse that have been based on a single manuscript, namely the first one.

And then, there has been the printed text of the Kavyamala series which, though imperfect and full of blemishes, still preserves the genuine readings in many cases where all other manuscripts have erred. This has been fully utilised by me and has been of very great help to me in arriving at the correct readings and deciding many disputed ones.

In choosing the readings for the text of this edition I have not confined myself rigidly to any one of the different readings presented by these codices but have adopted what appeared to me to be correct and most appropriate. All the different readings, nevertheless, have been given by me in the foot-notes with the sighum of each codex after them so that this edition will be found to contain the readings of all the texts available to me including those of the Havyamala

edition with the notation at after them. The reader will have thus all the different readings before him and will be free to choose the best for himself if the one adopted by me does not appeal to him.

A comparison of the texts of the different codices reveals certain affinities among them. The two manuscripts, for example, copied almost in the same decade, within 12 years of each other, by Karana Kayasthas, who have been the professional scribes of manuscripts in Mithila, are wonderfully alike not only in their readings but also in their mistakes. It would have been, therefore, reasonable to suppose that both of them were transcribed from the same archetype; but the fact that one of them has as many, as 21 verses added to it later on in the margin while the other has all of them in the body of the text, seems to preclude such supposition. As they are, it appears that one of them was originally transcribed from an imperfect copy with its text still fluid, whereas the other was transcribed from a copy the text of which was finally fixed. The sameness of the mistakes (specially where the meaning of the text is not quite easy to grasp) remains, nevertheless, a mystery and howsoever much we may attribute them to the carelessness and ignorance of the scribes, still the fact that both of them should fall into exactly the same mistakes cannot thus be explained away.

The codex q contains all the verses, as far as it goes, in the very body of the text without any late addition, but from the abundance of errors it is obvious that it was copied more carelessly by a still more ignorant scribe. The errors here are not, however, exactly the same as in the two palmleaf manuscripts. It contains some variant readings also which in some cases tally with those of the Kavyamala edition. It appears, therefore, that this is a careless copy of a copy that was itself a careless transcription from some original and follows perhaps a different tradition.

The last codex  $\eta$ : is too small a fragment to form the basis of any generalisation though it contains the most

correct readings in most cases. It misses, however, one verse that is missing from the *Kavyamala* edition also, the 50th verse of the 9th chapter, which is added later on in the margin in the codex  $\pi_1$ .

The Kavuamala edition, as has been noticed already, misses as many as 28 verses but in only 4 out of the 12 chapters into which the book is divided. They are verses Nos. 10, 15, 24, 25, 35, and 36 of the 5th chapter; Nos. 23, 24, 40 and 50 of the 9th chapter; Nos. 8, 21, 22, 25, 28, 32, 33, 36, 48, 51, 57, 58 and 78 of the 11th chapter; and Nos. 22, 30, 69, 76 and 77 (the last two being the Kaviprashasti at the end) of the 12th chapter. Except eight out of these 28 verses, namely Nos. 23, 24 and 40 of the 9th chapter and Nos. 21, 51, 57, 58 and 78 of the 11th, all the other twenty verses are added in the margin in the codex HI There is only one verse, No. 27, of the 5th chapter, which is found in the margin in the codex HI but is also present in the Kavyamala Thus in the printed text, there are 627 verses in all while in the codex HI or II the number of verses is 655.

Volume of his famous Notices, R. L. Mitra describes a manuscript of this work, Manuscript No. 1851. From the last line given there which is the second half of the concluding verse, it is clear that it contains the Kaviprashasti but the extent of this codex is given there to be only 629 verses. Leaving aside the Kaviprashasti, the number of verses in this codex also is the same as in the Kavyamala edition. It appears that this codex also follows the version of the Kavyamala to which perhaps the Kaviprashasti was added later on but the other additions were not.

In the Kaviprashasti at the end, Harihara states that it took him long to complete the work: चिरेण चीण्णी are his exact words. It is not unreasonable, therefore, to suppose that the text of this work was fluid for a long time and even when the text of the other eight chapters was finally fixed, these four chapters, namely the 5th, the 9th, the 11th and the 12th continued growing, receiving additions every now and then.

I can almost visualise the author sending his autograph copy, imperfect though he might call it, into circulation among his admiring friends and pupils, and then at times making additions to it whenever a new idea struck him, jotting them down in the margin of his copy. I can, likewise, picture some among those admirers, charmed by its excellence wishing eagerly to have a copy of it, imperfect it might be, and in their eagerness employing a speedily copying scribe to transcribe it quickly. Such hurried transcriptions of the imperfect version might be the original of the Kavayamala edition, the exemplar of the manuscript noticed by R. L. Mitra and the original form of the codex HI the last one revised and completed later from perfect copy, probably from the autograph copy itself, the second one receiving only the Kaviprashasti at some later date because it described the author, and the first one remaining as imperfect as it was originally taken down.

On the evidence of all these differing versions, three stages of the text of this work can very well be presumed. The earliest one was the text reproduced in the Kavuamala edition which is evidently the shortest and wanting even in the Kaviprashasti. The second stage is preserved in the original version of the codex at where we have eight more verses but as many as twenty verses including the Kaviprashasti are still wanting. And finally we have the text of the codex if and probably of q also, as far as it is available. where the text seems to have been finally fixed. verse of the 9th chapter seems to have been the latest addition made by the author, added perhaps after the exemplar of the codex a was transcribed, very possibly even after the Kaviprashasti was inserted in the text. Viewed in this light it would appear that the codex HI was transcribed from the autograph copy of the work while the author was still alive and was completed later on, possibly after the passing away of the author, by adding the new verses in the margin as in the autograph copy, and that the codex ar was transcribed twelve years later from the same autograph copy after the author had passed away, taking down all the verses in their proper order as finally fixed by him. explains the similarity between the two palm-leaf Mss. which, copied within 12 years of each other, are so very much alike not only in their readings but also in their mistakes. This finds support from the fact that at a later date not only this Subhashita but also another work of the same author, Bhartriharinirvedanataka, was transcribed by the same Karana Krishnadasa. If this be the fact, the date of the passing away of the author would be some time after the transcription of the codex m but before that of the codex of i.e., between the years 1653 and 1665 A. D. This is exactly the age in which the author flourished which, as I shall show later, can be deduced from the details of his birth and family connections.

### THE AUTHOR.

It appears from the Kaviprashasti that this work was designated Sukti-muktavali by the author, but it is known as Hariharasubhashita. It is by this name that it has been called at the end of each chapter and in the final colophon, not only in the printed edition of the Kavyamala series where the Kaviprashasti is missing, but in other Mss. also which do contain the Kaviprashasti. The title is obviously after the author's name and on the basis of the title alone this has been called the work of Harihara in the Kavyamala edition which, without Kaviprashasti as it is, does not contain any mention of the author's name. There is, thus, no doubt about the fact that Harihara was the author of this Subhashita.

But Harihara is a very common name and there are as many as 24 Hariharas, (whose works are known to exist) mentioned by Aufrecht. Our author, however, calls himself a son of Lakshmi and Raghava in the 74th verse of the 12th chapter (71st in the Kavyamaka edition) and then ne proceeds with fuller details about himself and his family in the Kaviprashasti at the end. It is interesting to note here that both the verses of this Kaviprashasti are tound, but with slight variations to suit the context, in the prologue of Prabhavatiparinayanataka, another work of the same author. They are, thus, very valuable from the point of view of the author's personal history. Full of similes and

containing a pun, they may be translated in simple English:--

"Like the sun rising from the mountain in the East, the pious twice-born Raghava, taking birth from Hishikesha. shone in the great family of Divakara. Lakshmi was born to a Maithila with his soul pure with learning. From them two were born, two sons as renowned in their family as Kusha and Lava.

By the elder of the two, Harihara, "this garland of the pearls of good sayings", Sukti-muktavali, full of all novel excellences, was prepared after a long time, for the sake of his younger brother, Shri Nilakantha (who is) the ornament of the neck of the poets."

It follows from this that Harihara and his younger brother Nilakantha were the sons of Raghava and Lakshmi; Raghava was the son of Hrishikesha, of the respectable family of Divakara, and Lakshmi was the daughter of a renowned Maithila scholar. But Raghava, it is well known, was the name of Rama of the celebrated solar dynasty, the dynasty of Divakara, and he had two sons, Kusha and Lava, from a Maithila wife, Sita. Working, therefore, upon this double signification of the term "Raghava", the poet has, in this verse, drawn out the simile suggestive of a comparison of his own family with the famous family of the Suryavamsis. his father compared with Rama, his mother with Janaki and himself and his brother with Kusha and Lava. To suggest even by implication a comparison between his father and Rama who is regarded by all Hindus as an incarnation of God, was, to say the least of it, a great presumption on his part unless, of course, his father was noted for his piety way, this comparison clearly brings out before us the greatness of the family to which he belonged and the respect with which his father along with himself and his brother were looked upon.

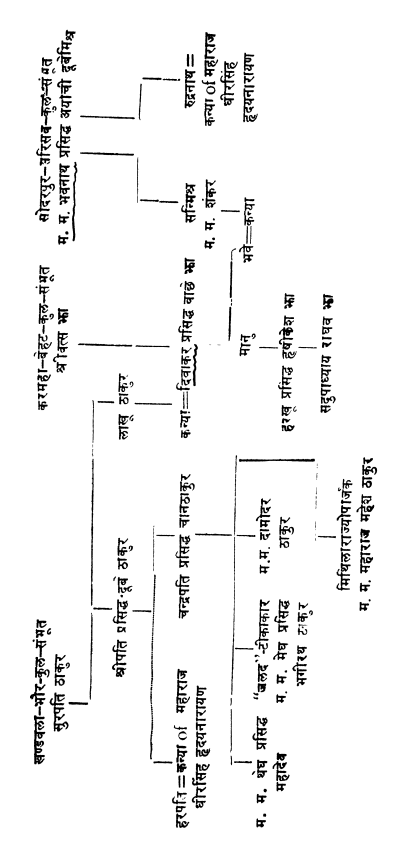
Lest the statement that his mother was the daughter of a Maithila scholar should imply that his father was a non-Maithila like Rama, the poet uses a pun on the term दिवाकर महावंशे in the second line of the first verse. Take away 'दिवा" from this compound and construe it with the first

part of the sentence and the whole sentence would mean— "As the sun rising from the mountain in the East shines during day, the pious twice-born Raghava, having taken his birth from Hrishikesha, shone in the family of the Karama-This family of the Karamahas is, indeed, one of the highest among the Maithila Brahmanas, and by means of this pun it is intended by the author to convey that he belonged to that family. This is the meaning read into these two verses both by Mm. Mukund Jha Baksi (in the introduction to his edition of Bhartriharinirvedanataka) and by Kavishekhara Badari Natha Jha (in his paper on Maithila Panditas of Yore in the Mithilanka of the Mithila-Mihira of Darbhanga). From all this it follows that our author, Harihara, was a Maithila, born in one of the highest and most respectable families of the Maithila Brahmanas. Indeed, in face of the clear statement of the author in two of his works, Subhashita and the Prabhavatiparinayanataka in exactly the same words, it is impossible to hold otherwise.

This is, moreover, supported by the Panjis. Panjis are the consolidated genealogies of all the important families of Maithila Brahmanas collected by Maharaja Harisinhadeva, the last of the Karnata kings of Mithila, in the Saka Year 1248, with a view to ensuring that no Maithila Brahmana may marry within the prohibited degrees of rela-Since then Panjis have grown into an institution, kept and maintained up-to-date by a class of Panditas called Panjikaras, who have to certify before a marriage is finally settled that the parties are not prohibited by relationship to marry. These Panjis not only corroborate in every detail what Harihara tells us about his family and parentage but they furnish us also with fresh facts about the history of the family and its connections which reveal the high standing of the family, and on the basis of which it becomes easy to determine, within short limits, the age in which the author must have flourished.

When the Panjis were first promulgated in the Saka Year 1248, there was one Gangeshvara in the family of the Karamahas. He was one of the thirteen who were declared.

# GENEALOGICAL CHART No. I.\*



\*[ In all these charts the sign of equality stands for "Married to"]

by reason of their pure lineage, learning and exemplary character, the highest among the Maithila Brahmanas. known thenceforth as Shrotriyas, by which name their descendants are still called, provided they have not degenerated by marrying too low and thus lost their position. This Gangeshvara had seven sons and as a result perhaps of the new social order brought into being by the promulgation of the Panjis which classified all Maithila Brahmanas into three grades according to their birth, accomplishments, and character, all the seven sons of Gongeshvara migrated to different parts of the country and settled down in different villages, giving rise thereby to different branches of the parent family, each denoted by adding the name of the village newly adopted to the name of the parent family, Karamaha. One of the sons of Gangeshvara was Shrivatsa and he settled down in the village of Behat, still a flourishing village in which the Railway Station J.hanjharpur on the Oudh Tirhut Railway is situated, some 25 miles east of Darbhanga. Though the main branch of his descendants has, in course of time, migrated some five miles westward to the village Bittho, they are still known as belonging to the family of "Karamaha Behat".

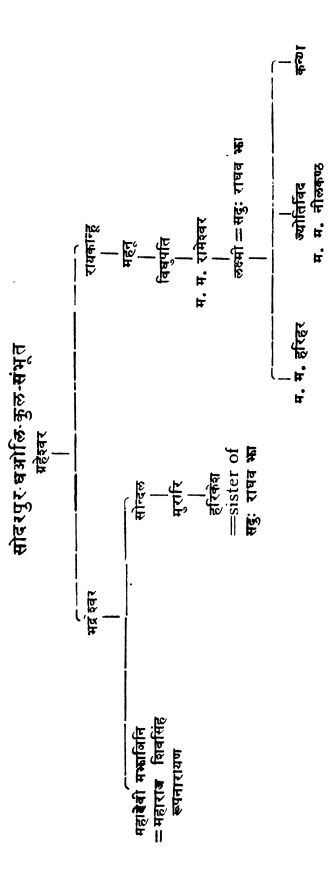
One of the sons of Shrivatsa is popularly called "Bachhe" but in one of the old Panji Mss. (in the possession of Panmikara Modananda Jha of Shivanagara in the district of Purnea) his name is said to have been "DIVAKARA," called Bachhe. It is this Divakara in whose high family Raghava, his great-grandson, is described as shining, by our author, Harihara? Divakara, called Bachhe, was married to the daughter of Lakhu Thakur of the Khandavala family. This Lakhu was the younger brother of Shripati, called Dube Thakur one of whose sons Harapati was married to the daughter of Maharaja Dhira Singha Hridayanarayana of Mithila (1400—1460) and another Chandrapati, called Chana Thakur was the father of Mm. Maharaja Mahesha Thakur (1510—1580). the founder of the present Darbhanga Raj.

Bachhe had two sons, Manu and Bhabe. Of them the younger, Bhabe, was married to the daughter of the renowned scholar and author, Mahamahopadhyaya San-Mishra Shankara (1385—1450) of the family of Sodarapur, resident of Sarisab, while the elder, Manu, was the father of Hrishikesha, popularly known as Harakhu. This Hrishikesha had three wives; by his first wife he had a son, Raghava, and a daughter who was married to Harikesha of the Sodarpura family resident of Dhaoli, who was the grandson of Sondal, whose sister was married to Maharaja Shiva Singha Rupanarayana (1352—1407) immortalised by Vidyapati in his songs.

Raghava bears the title of "Sadu" ( सद् ) in the Panjis which is an abbreviated form of "Sadupadhyaya". Like its cognate forms Sanmishra or Satthakkura this is a compound formed by joining "Sad" सद्) meaning "the good" to the ordinary family title. Thus there is Sadupadhyaya for those who are Upadhayas, Sanmishra for the Mishras, Satthakkur for the Thakurs. It follows, therefore, that the ordinary title of the family was Upadhyaya of which the modern form is "JHA", and that though Raghava Jha was not a renowned scholar to merit the coveted title of Mahamahopadhyaya or even a Mahopadhyaya, he was widely respected in his days for his character, abilities and piety. As a mark of respect he was called Raghava Jha, the good, which is denoted in the Panjis by this title "Sadu" ( सद् ).

Raghava Jha, the good, had two wives. By the first wife, who was the daughter of Madhusudana popularly called Madhu Jha of the Sadarpur Kanhouli family, he had tour sons, Babu, Banai, Birai and Babi and two daughters, Devasena and Kumari. Devasena, perhaps the eldest of all, was married to Mm. Aniruddha Jha of Mandana Sihauli tamily. There is a verse attributed to him in the Vidyakarasahasrakam (No. 799) which shows him to have been a contemporary of Raja Mana Singh, the famous courtier of Emperor Akbar; while there are two verses (Nos. 110-111) in the Kavindra-Chandrodaya which prove that during the reign of the Emperor Shahjehan he was at Banaras, most probably

# CHART No. II.



in his old age, living there a retired life. One of his sons was Mahamahopadhyaya Mohana, author of Anyoktishataka described by R. L. Mitra on page 38 of the 6th volume of his famous Notices. The second daughter of Raghava Jha. named Kumari, was married to Purushottama Jha of Nargon Sulhani family, two of whose sons Sadupadhyaya Harinandan and Raghunandan were married to the daughters of Maharaja Shubhankara Thakur (1571—1620), the youngest son of M.m. Maharaja Mahesha Thakur. This Purushottani Jha, it may be noted here, was married previously to the daughter of Agnihotrika Vishvambhara Thakur, son of Mm. Damodar Thakur, who was the elder brother of Mm. Maharaja Mahesha Thakur. To the daughter of Babu Jha, the eldest son of Raghava Jha, was married Mahuraja Purushottama Thakur (1595-1641) the eldest son of Maharaja Shubhankar Thakur.

The descendants of Raghava Jha, the good, in direct male line are still flourishing and they are all descended from his second son Banai Jha, through his son Jayakrishna who was a poet of repute. Jayakrishna had son Sadupadhyaya Jagannatha whose eldest daughter was married to Maharaja Raghava Simha (1680-1739) on whose death she became aff at the age of 14 only and the youngest to Satthakkura Ekanatha whose son Maharaia Madhava Singha ascended the throne of Mithila in 1785 from whom the present Maharajadhiraja of Darbhanga is sixth in descent. The descendants of this Jagannatha Jha are still flourishing and they all inhabit the village of It may be interesting to note here that they have maintained up to the present times the leadership of the Shrotriya community of the Maithila Brahmanas, will be clear from the fact that the sister of the Maharajadhiraja of Darbhanga, who is the leader Maithika Brahmanas and head of the Shrotriyas, is married to a scion of this family, Babu Mukund Jha, who is sixth in descent from Sadupadhyaya Jagannatha and ninth from Sadupadhyaya Raghava.

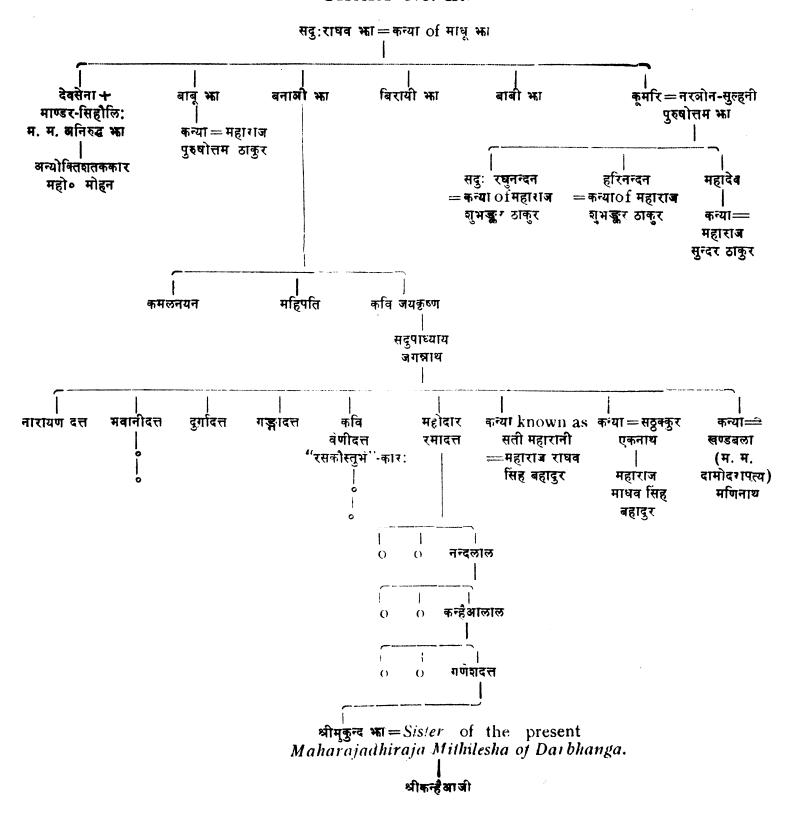
Raghava Jha, the good, married another wife, most probably after the death of the first, and she bore him two

sons, Haribara and Nilakantha, and a daughter named Bahula, whose only daughter was married to Mm. Yadunatha of the Kujilabara Bhakharauli family. This Yadunatha was the grandson of Mm. Suchi (1500—1560) the teacher of Mm. Maharaja Mahesha Thakur and his maternal grand-father was the son of the great Vachaspati Mishra the famous Smriti writer of Mithila. The daughter's son of Yadunatha was Mm. Lochana, the author of Rāgutarangini, composed during the reign of Maharaja Narapati Thakur (1650—1700). A copy of Naisadhiyacharitam transcribed by Mm. Lochana in Saka Year 1603 is still preserved in the Darbhanga Raj Library.

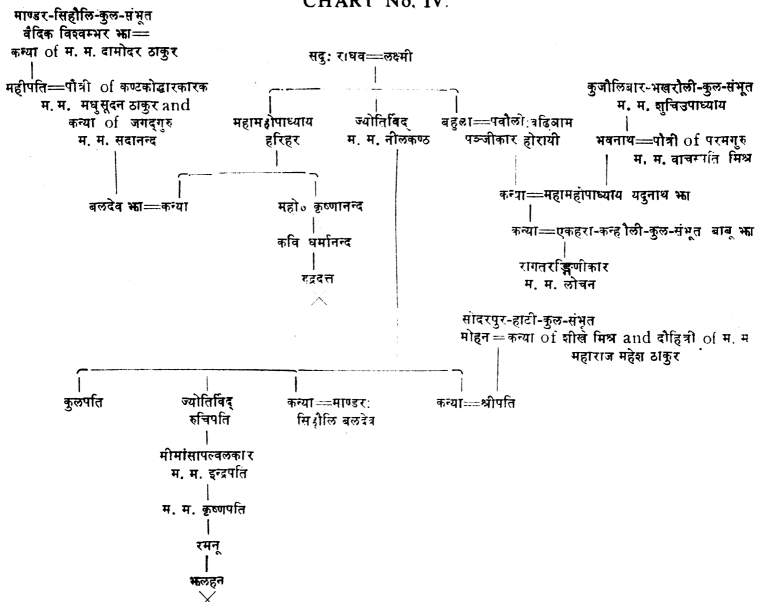
The second wife of Raghava Jha, the good, called, Lakshmi, was the daughter of Rameshvara of the Sodarpur Dhaoli family and is styled a Mahamahopadhyaya in the Panjis. He is the "Vidyavadatma Maithila", to whom Harihara describes his mother to have been born. this Rameshvara, most probably, there is a reference in the 22nd verse of the 2nd chapter of this Subhashita where it is stated that inspite of all his philosophical attainments, his fame rested chiefly on his poetical compositions. Indeed, Harihara inherited scholarship, including the poetic gifts, from his mother's side.

Mm. Harihara had two wives. His first wife was named Bachhana. She was the daughter of Bhavaninatha Jha of the Sodarpur Kanhouli family—the same family in which his father, Raghava Jha, had first married. By this wife he had a son and at least one daughter who was married to Baladeva Jha of Mandara Sihauli family. This Baladeva was the son of Mahipati by the daughter of Mm. Sadananda, the son of Mm. Madhusudan Thakur, the author of the varous Kantakodharas, and grandson of Vaidika Vishvambhara by the daughter of Mm. Damodara Thakur, the elder brother of Mm. Maharaja Mahesha Thakur. His only son Krishnananda, was a Naiyayika who had a son named Dharmananda, who was a poet. Dharamananda's son Rudradatta died without a child and thus after three generations, the direct male line of Harihara's descendants became extinct

### CHART No. III.



# CHART No. IV.



The second wife of Harihara was the daughter of Bhatta Iha of the Mandara Pataluku family. The sister of this Bhatta Iha was married to a son of Mm. Bhagiratha, popularly called Megha Thakur, the eldest brother of Mm. Mahesha Thakur, and author of the celebrated commentary Jalada on the Kusumanjali of Udayanacharya. This second wife of Harihara had no issue.

Nilakantha, his brother, who is described by Harihara as Kavikantha-vibhushana or an ornament for the neck of the poets, and to whom both this Subhashita and the dreams Prabhavatiparinaya are dedicated (by which is meant that they were compiled for his sake), is styled a Jyotirvid in all the Panjis but over and above that he is called in some Panji Mss. a Mahamahopadhyaya while in he is termed a Sadupadhuaya. It is clear, therefore, that he was not a mere astrologer but an all round scholar, highly respected for his learning and scholarship, though he had specialised in astrology and possessed poetic talents Two of his works, both on astrology. have been noticed in the third volume of the Descriptive Catalogue of the Manuscripts in Mithila; they are "Janmapaddhati" No. 74 and "Jatakapaddhati". No. 89. He was married to Apuchha who was the younger sister of Bachhana, Harihara's first wife. He had two sons and two daughters. One of his daughters was married to the same Baladeva to whom Harihara's daughter was married, and therefore, marriage must have taken place after the death of his first wife, Harihara's daughter. His second daughter married to Shripati Mishra of the Sodarapur Hati tamily, whose mother was the daughter of Shikhe Mishra of Hariamba Balirajpur family by the daughter of Mm. Maharaja Mahesha Thakur. The two sons of Nilakantha were Kulapati and Mm. Juotirvid Ruchipati. Ruchipati's son Mm. Indrapati was the author of Mimamsanalvala, a manuscript of which. No. 1959, dated the Saka Year 1667 has been described by R. L. Mitra in the 5th Volume of his Notices. The son of Indrapati, also, was a Mahama hopadhyaya, Krishnapati by name, who had a son and a grandson but this grandson of Krishnapati, named Jhalahana Jha, died without a child some fifty years ago and with him therefore the direct male line of *Nilakantha's* descendants also became extinct after five generations.

No direct male descendants of Raghava Jha, the good, by his second wife have thus survived but as long as they lived, they all inhabited the village of Bittho. where descendants of Raghava Jha by his first wife have always resided and are still flourishing. Raghava Jha was fifth in descent form Shrivatsa, who founded the Behat branch of the Karamaha family, where he must have been living with his sons, and though we do not know who migrated from there to Bittho and under what circumstances, it is clear that it must have been either Raghava Jha or some one among his three ancestors. Anyway, it is clear that our author Mm. Harihara Jha was a resident of the village of Bittho.

Since the days of the Panjiprabandha, more than 600 years ago up to the present times, this family has maintained the leadership of the social hierarchy of the Maithila Brahmanas and few families can boast of such an unbroken record. I have omitted much in the foregoing account that can be gleaned from the Panjis about the position of the family and its high connections; nevertheless, I have described, I hope, sufficiently in detail, the history of the family, so that for each generation there has been shown the relationship of at least one such name that can be recognised at once without any shadow of doubt. On the basis of these synchronisms, it may not be difficult, as I have already stated, to determine within short limits the age in which Mahamahopadhyaya Harihara must have flourished.

### HIS AGE.

It has been said above that in the Saka Year 1248 when the Panjis were first promulgated there was Gange-shvara in the family of the Karamahas and he was then perhaps a young man, say, of forty. Just at present his fourteenth descendant, Babu Mukund Jha. is, in his tull manhood. Thus, there have elapsed 14 generations in this

family during these 622 years. Each generation covers, therefore, a period of about 44 years. *Mm. Harihara* was seventh in descent from *Gangeshvara* and therefore, it follows, roughly, that in the *Saka* year 1556. *Mm. Harihara* was, say, about 40 years of age. The date of his birth, thus, falls during the closing decade of the 16th century. This is the conclusion which we arrive at from a consideration of other factors also.

It has been said that a daughter of Raghava Ina. Kumari, was married to Purushottama Iha who was married previously to the daughter of Agnihotrika Vishvambhara Thakur. Raghava Iha must have been, therefore, a contemporary, though a younger one, of Vishvambhara Thakur. This Vishvambhara was the eldest son of Mm Damodara Thakur who was the elder brother of Mm. Maharaja Mahesha Thakur. Mm Mahesh Thakur, it is almost settled, was born in about 1510 A. The birth of his elder brother, Damodara, can, therefore, be assigned to the year 1500 and that of his son Vishvambhara to the year 1535 or thereabout. Raghava Iha, therefore might have been born in or about 1540 A.D.

Two of the sons of Raghava Jha's daughter, Kumari, were married to the daughters of Maharaja Shubhankara Thakur who was born in 1571 A.D., ascended the throne of Mithila in 1584 A.D., and died in 1620 A.D. Maharaja Purushottama Thakur, eldest son of Maharaja Shubhankara Thakur, married the daughter of Babu Jha, the eldest son of Raghava Jha. From these synchronisms it is obvious that Raghava Jha was almost a generation older than Maharaja Shubhankara Thakur. It is not unreasonable, therefore, to suppose him about 30 years older than Maharaja Shubhankara Thakur.

But both Babu Jha and Kamari were born to the tirst wife of Raghava Jha by whom he had four sons and two daughters, while Harihara and his younger brother and sister were the children of his second wife. It can, therefore, be safely assumed that Raghava Jha married a second

time after the death of his first wife. Supposing he married his first wife at the age of thirty and that she lived with him at least for 20 years, in course of which six children were born to her, it follows that he married the second wife, say, at the age of 50 and thus the birth of the first child to his second wife could have taken place, say about the year 1595. This is, therefore, the approximate year of Mm. Harihara's birth.

Moreover, the second daughter of Harihara's younger brother Nilakantha was married to Shripati Mishra who was the daughter's son of Shikhe Mishra. This Shikhe Mishra was twice married, both times to the daughter of Mm. Maharaja Mahesha Thakur. His first wife, Helana, was the first child of her fathe and after her death. Mishra married again the daughter of the same Maharaia. Manika, by name, who was a child of his old age. Supposing she was born in 1560 when the Maharaja was fifty years of age, the birth of a son to her daughter can safely be assigned to the year 1610 or thereabout, specially as this daughter was her sixth child. Nilakantha's daughter was the second wife of this Shripati and supposing Nilakantha to have been born in or about 1600, the marriage of his second daughter could well have taken place, say, in the year 1650 when Shripati was forty years of age. this proves Nilakantha to have been two generations later than Mm. Mahesha Thakur and thus the period of 1595— 1600 assigned to the birth of Mm. Harihard and Nilakantha is not unreasonable.

From a consideration of other synchronisms also described above, the same conclusion can be deduced and I think it futile to pursue them all. Assuming, therefore, that Harihara was born during the last decade of the 16th century and that he lived up to an age of, say, sixty-sixty-five, we come to the conclusion that he died sometime during the years 1655—1660 and this is exactly the conclusion to which the evidence of the two palm-leaf Mss. of this Shubhashita leads us. It can, therefore, be taken as almost settled that Mm. Harihara flourished in the first-half of the 17th century.

In view of what has been discussed above, it is very much to be regretted how scholars have erred about the age of Harihara. In his History of Sanskrit Drama, A. B. Keith assigns the composition of Bhartriharinirveda to the end of the 15th century when even Raghava, Harihara's father, was not born. As he does not give any evidence on the strength of which he came to this nothing can be said about it except that it is inaccurate. Mm. Mukunda J.ha Baksi in the introduction to his edition of the same Nataka places him in about 1650 Saka year i.e. the first half of the eighteenth century and relies tor this on a tradition that Harihara was a contemporary of the great Mm. Gokulanatha Upadhyaya with whose cousin, Madana Upadhyaya, Harihara had a discussion about which even a verse is quoted. Both Kavishekhara Badarinatha Jha in his paper published in the Mithilanka of the Mithila-Mihira of Darbhanga and Mm. Dr. Umesha Mishra in the introduction to his edition of the Vidyakarasahaskaram rely perhaps on the same tradition and assign him to the 18th century. In view of the fact, however, that the Mss. of this Subhashita are available which were copied in the third quarter of the 17th century, the tradition making him a contemporary of Gokulanatha who was a contemporary of Maharaja Raghava Singha of Mithila and Raia Fateh Shah of Garhawala must be pronounced inaccurate and may be explained as referring to some other Harihara of which name there have been so many scholars in Mithila.

About the personal history of Mm. Harihara not much is known that is authentic. That he was a resident of the village of Bittho is quite certain. In all the Panjis he is styled a Mahamahopadhyaya by which term is meant, according to the definition given in the Panjis themselves, a scholar who was a master of all the schools of philosophy as distinguished from a mere Naiyayika who is called in the Panjis a Mahopadhyaya or a Mimamsaka who is termed a Mishra. But we do not know for certain who the Guru of Mm. Harihara was. We know, however, that he was the son by the second wife of his father, who married her in his old hage and most probably died while Harihara and his brother

were still very young. It is quite reasonable, therefore, to suppose that both the brothers were entrusted to the loving care of their maternal grand-father who was a scholar of great renown, a Mahamahopadhyaya, so whom Harihara makes feeling references. Very possibly, therefore, it was under him that both of them turned out to be great scholars, the elder one specialising in Philosophy and the younger in Astrology, but both of them imbibling the poetical talents of their grand-father for which Harihara praises him in preference even to his philosophical attainments.

It may be interesting to note here that Harihara and his brother changed the very atmosphere of their home at Bittho which became, thereafter, an important seat of learning. Their sons and grand-sons were all scholars of repute and even their step-brother's sons became unbued with a love of learning. More than anything else, it was poetry that was cultivated there and the Panjis record a number of poets among the descendants of Rayhava Jha, the good, the credit for which must go to Harihara who should be regarded as the founder of the school.

There is, however, one thing about the scholarly attainment of our author which is worthy of note. Subhashita there are many forms which contravene Panini's rules of grammer and, are therefore, irregular. Such for example are (i) the disregard of एकशेष in नायकनायिकयां: in XI-1 and समासान्तविध in काननपथा in X-65; use of आशीलिङ in भवात in XI-76 and of बात with the root ईक्ष in XII-22; and (iii) the forms कुकीनस्त्रिय: for कुलीनस्त्रिया: in X-54, कृत्तन for कर्तन in XII-49,आस for आसीत् or बभूव in XI-65, and प्रोध्यत्यतिका for प्रवत्स्यत्पतिका in the 10th chapter, though the last form has been so used even by Kaviraja Mahamahopadhyaya Bhanudutta in his famous Rasamanjari. One is, therefore, irresistibly drawn to the conclusion that Mm. Harihara was not a grammarıan but that he was a philosopher by learning and poet by instinct.

#### HIS WORKS.

Besides the Subhashita there is only one work that can be said without any shadow of doubt to have been his composition and that is the Prabhavatiparinayanataka which is still unpublished and a Ms. of which (No. 2395) has been described by R. L. Mitra on page 159 of the itn volume of his Notices and also by Dr. K. P. Jayasval on page 88 of the 2nd Volume of the Descriptive catalogue of Mss. Mithila, though without the verses of the prologue. contains in the prologue (reproduced by R. L. Mitra) the very two verses that are the closing verses of this Subhashita with only this difference that in the drama the 3rd line of the second verse begins with "Govind-Sunu" which indicates that the drama deals with the life of Pradyumna, the son of Krishna. There is still another drama, attributed to him, Bhartrihannirveda, which been twice printed, first from Bombay and then with a Sanskrit commentary and Hindi translation from Banaras and is very famous. But there is no indication in this work to prove conclusively that it is by the same Harihara who was the son of Raghava. Tradition, however, avers this to have been the work of the author of the Subhashita and is supported by the fact that we have in the Darbhanga Raj Library a palm-leaf Manuscript of this drama along with that of the Subhashita written by the same scribe on leaves of the same size which go unmistakably that both of them were transcribed together. Iŧ therefore, be taken for granted that this also is from his pen.

Mm. Mukand Jha Bakshi, in the introduction to his edition of the Bhartr harinirveda, states that there is also a smriti work of his called Dvaitanirnaya. Aufrecht also notes a Harihara on Dharma, who, he says, is quoted by Vachaspati Mishra in his Dvaitanirnaya and by Kamalakara in Nirnayasindhu. It is quite possible that that work on Dharma from which both Vachaspati and Kamalakara quote, was a Dvaitanirnaya as stated by Mm. Mukund Jha. But the very fact of his being quoted by Vachaspati

rules it out that he was the son of Raghava Ind because we have already seen that the daughter's daughter of Raghava was married to the son of the grand-daughter of Vachaspati, who, therefore, must have been older than even Raghava Jha, Harshara's father by more than one generarepeatedly, there have As stated been so many scholars of this name even in Mithila. There is actually one Harihara said to have been the Dharmadhuaksha (Chief Judge) at least 200 years before Vachaspati. other Hariharas also, many of them styled Mahamahopadhyaya and most of them preceded the great Vachaspati. Harihara, on Dharma, must have been, therefore, an earlier Harihara. The statement of Kavishekhara natha Jha. likewise, that Hardhara wrote a commentary called Muktavali on a work of Devanatha Thakur is clearly by mistake as the verses he quotes are just the closing verses of this very Subhashita, which, I have already stated, was designed by the author to have been called "Suktimuktaväli". regards the different works noted As Harthura by Aufrecht or verses quoted under this name in the different Subhashita works, nothing can be said definitely. Some of them may have been the composition of our author but unless there is something to prove conclusively that they are by the same Harihara, who was the son of Raghava, we must not take them to be his and must be content with what is conclusively proved to have been his composition.

There are thus only three works—all Kavyas—on which the fame of our author rests and rests securely. Extolling the virtues of Kavya in the second chapter of this Subhashita, Harihara states that "a hundred different branches of learning may all be very charming but the fame resting on Kavya stands unimpeded". No work of Rameshvara has unfortunately survived for us to judge what kind of Kavya he composed or how unimpeded fame he achieved for that Kavya that Harihara cites as an example of his statement. But what he says about Rameshvara, whom, by the way, I identify with his maternal grand-father, has been proved in his own case. The distinguished title of Mahamahopadhyaya leads us to believe that he was

indeed a "Nipita-Darshana-Grama"—"had drunk deep at the fountains of the different branches of Philosophy", but it is as a poet par excellence that he is remembered. The fame resting on his Kavyas is literally unimpeded and there is no doubt whatsoever that he will live down to posterity only as a great poet.

#### THE PRESENT WORK.

Whether we call the present work as the Suktimuktavali, by which name the author designates it in the closing verse, or simply as the Subbashita as it has been more commonly known and called in the colophon at the end of each chapter, it has to be admitted that the author designed it to be what is called in Sanskrita Literature a Subhashita work. A Sukti, Sadukti or Subhashita literally "a good saying" but in Sanskrit Literature it is used in a special sense. A Subhashita in Sanskrit Literature, is a single verse, I should rather say, a single starza, descr ptive or didactic but complete in itself, expressing a single idea, devotional, ethical or erotic, in a witty or epigrammatic way. It is, thus, of the Muktaka type of poetry. Among Sanskrit scholars; Subhashitas have been very popular and that for two reasons. Free from all the restraints of a formal Kavua for which a sustained effort is necessary to maintain its high level, a Subhashita can be composed at any moment immediately an idea strikes the mind: secondly, it can be easily remembered and can be cited equally easily with great effect on any appropriate occasion. Thus, there has hardly been a Sanskrit scholar with any taste and aptitude for poetry who has not composed a few of these Subhashitas. But the greatest misfortune with these Subhashitas has been that they were not put down in black and white by the authors themselves, but have all been transmitted from mouth to mouth. Efforts have been made by scholars from very early times to gather into anthologies as many of these floating verses as they knew or could collect. There is quite a good number of these anthologies, most of them in print also. Still it must be conceded that what these anthologies, preserve cannot be more than a mere fraction of what must have been

composed all over India. Nevertheless, they do preserve quite a large number, which too would have otherwise perished and thus keep the names of all those authors alive, whose only known works are these verses. These constitute the Subhashita literature

When we look into the many Subhashita anthologies we find that there are certain broad features characterising this type of literature. A Subhashita work is a collection of verses by different authors. There are the Gatha and Arya Saptashatis, the various Shatakas, the Bhamini-Vilasa and many other collections of Muktaka poetry from which verses are very often quoted in the different Subhashita works, but none of these works itself is called a Subhashita simply because they are all by one and the same poet. Secondly, the verses in a Subhashita work are never of one and the same Rasa and though any of the Rasas may preponderate in the collection, there must be verses of the other Rasas also to entitle the collection to be called a Subhashita. We have, for instance, the Padyavali of Rupa Gosvami which contains verses, like a true Subhashita, or different authors but it is not called a Subhashita because all the verses in this collection are devotional and no other Rasa is represented in it. Thirdly, this and naturally from what has been described above, a Subhashita work has no unity of stucture underlying it, the chapters or verses have no connection among them and the parts are not related to the whole as in a sequence. The only plan on which it is based is to collect verses on a single subject together under one head, and these heads are not knit together, howsoever loosely, nor have werses even under the same head any link connecting them.

Viewed in this light, the present work appears to be unique in its kind. Though the verses here are of all the different Rasas, on different subjects, devotional, ethical and erotic, yet they are all by one and the same author. Harihara himself. They are arranged under different chapters which like a true Subhashita do not appear on first sight to have any link connecting them but on a closer

analysis it becomes evident that there is an inherent unity underlying the whole work which is not a mere collection of Subhashita verses composed at random without any connection among them, but has a definite purpose behind the whole plan. In order to make the plan with the purpose behind it clear, let me give a brief analysis of the contents

The first chapter which is called "Benedictory" is of the true Subhashita type and invokes the blessings of the different gods and goddesses of the Hindu pantheon including the ten incarnations of Vishnu and the eight torms of Shiva.

The second chapter called "Training of the child" opens with the praises of Kavya and the great Kavis of Sanskrit Literature. It, then, passes on to the virtues of a good wite and the pleasures of having a son. But the birth of a son by itself is not the great desideratum, says, Harihara; he must be properly trained in learning and discipline. The rest of the chapter is addressed to the father on the necessity and methods of training a child.

The third chapter is called "The Friendly Advice" and is addressed to the young student. It praises learning and discipline, characterises the evil men whose company the stripling youth is advised to avoid and the good men whose society he is encouraged to cultivate; and is full of such other wholesome precepts as may conduce to make his career successful and life happy.

It is, however, the fourth chapter that reveals at once the central theme of the work and is called "Living away from home". It opens with the statement that wealth alone makes the life of a person successful here on earth and praises, therefore, riches and deprecates poverty. But to be truly enjoyable that wealth, says Harihara, must be earned by one's own efforts which must be in true keeping with the dignity of the caste to which he belongs. The only dignified way in which a Brahmana can get riches is to receive them in gifts, and, therefore, he must make efforts to find out a liberal patron and please him. With this end

in view he should leave home and move about in foreign lands. Travelling, then, is praised and its risks and pleasures are described. The rest of the chapter contains practical hints to guide him at every step from his leaving home till he is presented to a king by some one among his favourite courtiers whom he must please before he makes an attempt to approach the king.

In order to please him the king must be praised and the whole of the 5th chapter, called the "Eulogy of the King", contains verses in different metres, most of them long ones, all in the praise of the king with which he should address the king as occasion arises.

The sixth chapter is called "Watting upon the King" and is full of practical advice to guide him as long as he remains at the court, attending upon the king. It concludes with the essence of all the advice that "one should wait upon a king who is capable of giving riches and every effort must be made to please him by Shastric discussions, dissertation of religious truths, disquisition on moral maxims, or by sweet poems suitable to the occasions that present themselves".

The seventh chapter called "Political" is an elaborate dissertation on political truths likely to help him in dealing with the king and the court.

The eighth chapter is called the "Description of the Time". It opens with the statement that the king is often pleased with a fine description of the season or of the day and one should, therefore, try to please him with such descriptions. Then follow the descriptions of the six seasons, the sun-rise, the sun-set, the darkness of the night, the rising of the moon, and the star-lit sky, all in different metres.

The ninth chapter is devoted wholly to *Erotics*. It opens with the statement that the rich have a natural predilection for erotics and therefore, in the court of the king such verses should be recited. Then follow erotic verses in different metres.

The tenth chapter is in continuation of the ninth and describes the various types of Nayakas and Nayikas so very important in Sanskrit erotics and also rhetorics.

The eleventh chapter, called "Miscellaneous", contains all sorts of verses in different metres on subject devotional, moral or erotic on the true Subhashita pattern. These verses are introduced for being recited in the court of the king with a view to win the good will of the courtiers.

The twelfth chapter, which is the last, reverts to the central theme and guides the Pandita back to his home with whatever gifts he should have received. If he is not satisfied with one king, he is advised to seek the patronage of another; if his ambition is not fulfilled in one trip, he is counselled to undertake another; but staying long at one time is not recommended. Then follows a long discourse on the right use of riches to show how best to utilise the wealth thus earned. After a few more hints about the way in which the rest of his life should be spent, the chapter concludes with the exaltation of the contemplative life leading to self-realisation through the practice of mental equipoise (so very eloquently propounded in the Bhagavadaita) after which he is advised to strive. is the highest truth, says Harihara, and after this the chapter has been named.

Even from this brief analysis it must be evident that though cast in the form of a Subhashita, this work has been planned as a complete whole with a definite purposenamely, to serve as a practical guide to the **Brahmana** Pandita. For every period of his life from infancy up to his old age, there has been chalked out the right course of conduct which evidently was sanctioned by usage; for every stage of his life, a set of instructions has been offered which have obviously for their basis the experience of the successive generations of Panditas. The greater portion of the book, however, deals with the journeyings Pandita in search of a liberal patron and the various ways of pleasing him. From the moment the Pandita leaves his home till he returns to it, there is practically no step for which Harihara has no guidance to offer. There can hardly be an occasion in his journeys abroad or during his sojourn at the court of a king for which Harihara has not given his advice for regulating his behaviour. So detailed, indeed are these instructions that one feels that the main purpose of compiling this work was to provide a hand-book of practical guidance for the benefit of such adventurous and ambitious Panditas. We can very aptly characterise this book as the Itinerant Pandita's Vade Mecum.

Apart, therefore, from its poetical excellences, the work has an historical interest which is a unique feature of this It portrays in a vivid manner the social life of the Brahmanas of Mithila during the 16th and 17th centuries, presents an ideal picture of the life of a Maithila Pandita of those days, and throws a flood of light on the ideals of Indeed, there is no work in Sanskrit which reflects faithfully, the contemporary so vividly, vet SO This can, however, be seen in the of Maithila Society. clearest perspective in the light of the historical background and let us, therefore, have a peep at the conditions prevailing in Mithila during the centuries preceding the composition of this small though unique work.

#### HISTORICAL BACKGROUND.

It is well-known that Mithila was the last Hindu kingdom in the whole of Aryavarta to fall a prey to the devastating inroads of the Mohammadon conquerors. For more than a century after the whole of northern India passed into the hands of the Mohammadon rulers, she was secure under the Karnata Kshatriyas who had been ruling here since the close of the eleventh century and was, thus, free from the desecration and sacrilege of a Mohammadon invasion. Even after the sack of Sakuri, the then capital of Mithila by the army of Ghyasuddin Tughalak and flight of Maharaja Harisimhadeva northward towards the Nepal hills, Mithila was but temporarily under Mohammadon rule. The leaders of Maithila Society headed by Bhogishvara Thakura, the eldest son of Siddha Kameshvara Thakura, who was the Purchita of the Karnata Kshatriyas managed to approach Emperor Ferozeshah Tughalak, who was immensely pleased with them and, in the words of Vidyapati Thakura recorded in his historical poem, Kirtilata, honoured them by calling their leader, Bhogisha Raya his triend, whom he placed on the throne of Mithila as an ally. After the downfall of the Kshatriya rule, Mithila thus passed muothe hands of the native Brahmanas.

Already under the Karnata Kshatriyas, Mithila was surging with a great intellectual fervour. Secure in the peace and prosperity under the protection and patronage of the benign Karnatas, Mithila produced some of the greatest celebrities in the annals of Indian scholarship whose contributions to Hindu Philosophy and Hindu Jurisprudence have not only made them immortal for all times but have at the same time shed a lustre on the fair name of Mithila. Such, for instance, were Udayana, Gangesha, Vardahamana Lakhmidhara and Chandeshvara, among many others. They were all the products of the Karnata period of Mithila's history.

But early in the 14th century it became apparent to the leaders of Maithila society that they could not put off a Mohammadon conquest of the land for long. They saw that with the Mohammadons all around as the ruling race, it was impossible to escape from constant contact with them. In order, therefore, to keep unsulfied their ancient culture, maintain untarnished the pristine purity of their race and above all, to keep undiminished the brilliant glow of their intellectual luminosity, they put their heads together to think out a plan how best to ward off the ev.i, looming large before them. They decided, therefore, to put their own house in order, and with that end in view, to re-organise the society thoroughly and radically on such firm foundations that no contact with the Mohammadons, not even their conquest of the land, might influence their course of life, and materially affect their society and This was the social organisation, named after Maharaja Harisimhadeva, the crowning act of which was the Panji-prabandha, which was finally promulgated in the year 1248 of the Sake Era.

This new social reconstruction constitutes an important landmark in the history of Mithila. was primarily a Ιt measure of social re-organisation designed to conserve the purity of the Maithila race and to uphold the characteristics of Maithila culture, but it set up such new standards of social values that in effect it revolutionised the entire outlook of society and shaped the future destiny of Mithila in such a manner and to such an extent that even the 20th century is not yet free from its influences. The reason of this is quite obvious. The leaders of soc ety who had a hand in the shaping of this measure were the same who obtained the Raj of Tirhut for one of themselves and quite naturally, therefore, the ideals with which in view this measure was effected. received. under Shrotriva rules of Mithila, a tremendous fillip measure itself got so strongly stabilised that it has weathered, in course of six hundred years and more, all the storms that have blown over Mithila without its roots being much less uprooted.

It has already been stated that under this new measure of social re-organisation the same importance was given to the cultivation of learning as to purity of lineage and piety of behaviour for a position in society. One's however, is never in one's control and piety of behaviour is too personal a matter to admit of an effective test. most practical plank, therefore, on the new platform was the cultivation of learning which is evidently in one's own hand and which can very well be judged by the society at large. Mithila. moreover, had been since times immemorial a land dedicated to learning. The tradition of scholarship was still unbroken. To this a strong impetus was given by this new measure. With society so well organised and political freedom conferred by the Emperor of Delhi which was later on supported by the Shurky Nawabs of Jaunpur, who became, on the weakening of the imperial power of Delhi, the paramount rulers of the regions to the

east of the Imperial city, Mithila under her native Brahmana rulers embarked upon an age of unbroken peace plenty that led to intense intellectual activity which the distinctive characteristic of the new regime. Never was Mithila barren of intellectual luminaries, and cultivation of learning was never neglected here but under the new regime it began to be cultivated with unprecedented zeal and devotion. In fact, it came to be regarded as the only honourable profession for a Biahmana to pursue if he had to retain his position in society, to neglect which would entail a loss of social status, but to excel in which raise him and his family in the estimation of society. wonder, therefore, that on an invitation issued by Maharaja Bhairava Simha Harinarayana during the latter part of the 15th century there was an assemblage of Panditas from all over Mithila among whom there were as many as 1,400 Mimamsakas only, and a little earlier, the great Shankara Mishra in his mature work. Upaskara, on the Vaishesika Sutras, claims more than a thousand pupils for himself Truly has the late Dr. K. P. Jayaswal said that "in the 15th century Mithila under the Shrotriya Brahmans became the centre of Sanskrit learning in the East of India." and that "in the 16th century Mithila emerges acknowledged head both secular and religious of all the regions to the north (east?) of the river Sarayu" (Introduction to Mithila Mss. Volume I,pp. VIII) This was indeed the golden age of Maithila Scholarship!

It is quite true that learning was then cultivated as a part of the *Brahmana's* duty and not as a means to an end as now. Nevertheless, it must be admitted that the question of livelihood must have been as keen then as now. How did all those *Panditas* mainta'n themselves? What was the means of their livelihood? It is interesting to note in this connection that there was one very important thing that had no place in the new social order and that was wealth. Not that there were no rich *Brahmanas* among the high class *Maithilas* even at that time, but wealth was considered of no consequence whatsoever in estimating the social status of a *Brahmana*. Birth, accomplishments and

character were the only factors which decided that issue and if a Brahmana had them, he was given a high pos.tion in society even if he was poor, but without them he was relegated to an inferior place and no amount of riches could help him to attain the privileged position. Brahmanas, it is well-known, have at no time attached great importance to riches and under the new scheme of things also the same traditional dignity of contented poverty was brought to the forefront once again and emphasised with new zeal. ideal of perfection among the Maithila Brahmanas under the new order, the perfect Shrotriya in the reorganised society, has been Mm. Bhavanatha Mishra of Sarisaba, who is reputed to have never accepted even a gift, much less asked for it, as a mark of respect for which he came to be known as Ayachi by which name he is remembered with reverence by posterity.

This was, however, the ideal of perfection beyond the reach of an ordinary individual. Riches might not have had any value in the eyes of the society; they might not have enhanced one's social status; but riches have, at all times, been attractive and tempting for ordinary mortals, and placed manifold advantages in the hands of the possessors, thereof. It is, therefore, too much to expect that all these Panditas were fired with the same lofty idealism as Auachi Bhavanatha, who spurned all riches and was content to live the simple life of a Shrotriya in the old Rishi-way. has been unique during all these centuries, and there has not been another to equal him in this idealistic content-Among the rest there must have been persons with varying degrees of contentment, but it can safely be assumed that there were many Panditas, not only among the rank and file but even among the high class Brahmanas, for whom material prosperity had an attraction. On the subject of the right use of riches, Harihara has in this very (XII-25) cited the example of Vateshvara, the grand-father of the self-same Ayachi and one of the nighest among the Maithila Brahmanas, who was renowned not only for his learning but riches also

It is, thus, clear that possession of riches by itself was not banned by the society; much depended on the way.

in which the riches were acquired. The Hindu Shastras have laid down in great detail the professions that each Varna ought to follow. For a Brahmana there are certain professsions that are prohibited out-right, while others are neither prohibited nor approved, and there are only a few openly arc recommended. Following these distinctions between one profession and the society adjudged the position of a Maithila Brahmana and only those were given the high places who followed the approved professions. This was one of the chief criteria indeed the most practical one-in deciding the piety of behaviour which was one of the three ingredients necessary for a privileged position in society under the new social organisation.

We know that there are six,—only six,—professions approved for a Brahmana and among them there are only three that can bring any riches, namely, teaching, officiating as a priest in a regular Yajna, and receiving them in gitt. Teaching was the one profession that was most followed throughout Mithila but teaching for remuneration is strictly prohibited and was not practised any where in India, much less in Mithila, till very recently. Yajnas too had fallen into disuse during the period of Buddhist ascendancy and what little remained of it was appropriated mostly by Vaidikas, the Vedic scholars. Paurolitya, i.e. ordinary priesthood was remunerative, and though it was not considered as fully approved a profession as Yajana or officiating as a priest in a Yajna, it was followed very widely; but this also was technical in the sense that they alone could follow the profession of a Purohita, who had made a special study of the ritualistic literature and specialised in There was left, thus, only one way of acquiring which was approved by the Shastras for a Brahmana and that was receiving them in gift. This too, has been, however, hedged with many conditions. One has to decide before he accepts a gift if the maker of the gift is a proper person from whom the gift ought to be accepted, and this is why a puritan like Ayachi had made it a rule of his life not to accept any gift whatsoever. Nevertheless, it was an

approved way of acquiring riches, and the only one which a Brahmana could follow conscientiously without violating the injunctions of the Shastras and suffering the opprobrium of society. Indeed, this Dana or gift became as popular in post-Harisinghadeva Mithila as Yajnas had been in pre-Buddhist India, and the numerous treatises written upon the subject bear testimony to the fact that this was the main source of income for all the Brahmanas, and the only means of acquiring riches for the more conscientious and ortnodox among them.

It can be readily seen that for the offering of these Danas to be made to them, the Panditas had to move about. Stay-at-home scholars could not expect to receive any gifts though the more renowned amongs them did receive them even at their homes. Generally, the Panditas were moving about, and till about a hundred years ago, it was a practice among the Maithila Panditas to move out once a year and return home with riches sufficient to leave them free to devote themselves to the cultivation of learning throughout the year. But this was obviously for those whose only ambition in life was to keep body and soul together. The more ambitious among them, for whom material prosperity had an attraction, moved about more extensively in search of a liberal patron. The more ambitious a Pandita, the longer he stayed out and the farther he went. In fact, the one great concern of the life of such ambitious Panditas was to find out a liberal patron who would satisfy their ambition.

The Shrotriya rulers of Mithila were great patrons of scholars and so were the rich persons among the Maithilas themselves who could afford to be generous. But it was impossible for them to satisfy the ambition of all these Panditas. The more ambitious among them were, therefore, going out even earlier, but by the end of the 15th century when the Oinabara dynasty of the Brahmana rulers of Mithila began to decay, (which about the year 1530 finally fell before the onslaught of the Mohammadon Nawab of Bengal.) the Panditas of Mithila were deprived of their

native patronage and all of them for whom material prosperity had any attraction, went out for adventure and undertook perilous journeys to distant lands on the look-out of a liberal patron. The reputation of the Maithila scholars had spread far and wide. In his comical drama, digambara Prahasana, the great Shankara Mishra claims for his father, Ayachi Bhavanatha, a band of scholar pupils, who were spread all over Aryavarta from one sea the other, trading, as he says, in the wares of knowledge. Brilliant and witty, of erudite learning and exemplary character, these Panditas were respected wherever they went, and though most of them came back home, laden with riches sufficient to last them through their lives, or grants of land which their descendants still enjoy, some of them settled down permanently in those far off regions. are, thus, colonies of Maithila Brahmanas all over India, in Bengal and Assam, in the Central Provinces and Rajputana, in distant Kashmir also, not to mention the United Provinces and Nepal; and if a history of all these colonies is compiled, it will be found that each one of them was founded by some adventurous and ambitious Pandita wno could please some prince and thus receive from lavish gift, perhaps the very Gurn-ship of the royal tamely. content with which he gave up all idea of returning home and settled down there.

It is beyond the scope of this introduction to describe even cursorily the exploits of all these Panditas. laborious full justice to the subject, much patient and research is required, which will-form a glorious chapter when a comprehensive history of Mithila is written. me give here a few typical instances just to illustrate what has been described above. There was the renowned Govinda Thakur, author of the famous Kavyapradipa, who had as his patron one Bhavananda Raya, whom some scholars identify with the founder of Krishnanagar Raj of Bengal, though I have grave doubts about it. Whoever he might have been, the descendants of the eldest son of this Govinda Thakur are settled in the district of Dinajpur in Bengal and are in a flourishing state. There was Kaviraja Bhanu-

datta, author of Rasamanjari, etc., who was the great-grandson of Auachi Bhavanatha himself. He toured extensively in Central India attending the Courts of and eulogising Raja Sangram Shah of Garha Mandla, the Baghela prince Virabhana of Bandogarh the then capital of the state now known as Rewa, King Nizam Shah of Ahmadnagar, King Krishnadeva Raya of Vijayanagar, and lastly the famous Sher Shah. Gangananda called Kavindra, who was the son of the daughter of Kaviraja Bhanudatta's son, went as far as Bikaner and composed a work which he called Karnabhushana after the name of his patron king Karna of Bikaner. The renowned Mm. Gokulanatha Upadhyaya, with his brother M.m. Jayannatha, secured patronage of king Fateha Shah of Garhwal. Towards the end of the 18th century there was the famous Bhavaninatha, popularly known as Sachala Mishra, who went to distant Poona to the Court of the then Peshwa, Madhava Rao Narayan, from whom he received the grant of two villages in the district of Jubbulpore, still in possession of his dants, and is reputed to have won along with this grant "the high honour of having his Palki carried by the Peshwa on his own shoulder, an honour which was reserved only for the very select Panditas, which was very rarely bestowed". But the most noteworthy of all is the instance of the founder of the present Darbhanga Raj, Mm. Maharaju Mahesha Thakur. His elder brother Mm. Damodar Thakur was the Purbhita of king Sangram Shah of Garha Mandla and his descendants were settled for many generations in the city of Mahishmati, recorded by one of his descendants Mm. Premanidhi in his Dharmadharmaprabodhini. Mahesha was at first a courtier of Rani Durgavati, the daughter-in-law of Raja Sangram Shah. From there he went to Delhi and secured the grant of the Raj of Tirhut from Emperor Akbar, who was pleased with his vast learning and scholarship and bestowed upon him, the Raj ruled for so long by learned Brahmanas. No other instance is available in the history of India, where learning has so signally been rewarded, where a Pandita has won by dint of his scholarship what others win by the prowess of their arms. It is, indeed, to the credit of the holy land of Mithila,

where *Bhudevas* have been *Bhupalas* for more than 600 years to have shown to the world that cultivation of learning can bear fruits in peace as sweet and everlasting as any war can win with all its attending inhumanities.

Such was the state of society that has so graphically been pictured in this unique work by Harihara, which was composed for the guidance of ambitious and adventurous Panditas. The search for a liberal patron must have been very keen during those days as the finding of an employment is keen now-a-days for graduates leaving a Universitythe one great problem before them, and though I have mentioned here only half a dozen names at random, there have been thousands of scholars, who made their living on the charity of the rich. The maintenance of learned men was, during those days, a responsibility of the rich men in society, and nourished under their munificence, the scholars of Mithila devoted themselves exclusively to the cultivation of learning, which reached its zenith during the hundred years before *Harilyara's* time. The brightest product of the age, the one indeed in whom the entire spirit of the age was symbolised, was the great Mm. Maharaja Mahesha Thakur.

In one respect, however, Mm. Harihara deviates trom the high ideals of the Maithila society, and that is about the possession of riches. Himself a Shrotriya, Mm. Harihara writes this work from the point of view of persons who were born in families possessing कुल, जील, श्रुत (chapter II, verse 29), meaning in one word, Shrotriyas. Again and again, he stresses the importance of such a high That the only means of acquiring riches for such a high-born-learned Maithila Brahmana was by receiving them in gift has been made clear in the tenth verse of But fourth chapter. about the possession Harihara presents advanced views. He categorically that riches life of alone make the man successful here on earth. This gives an importance to riches which seems somewhat unusual for a society that idealised contented poverty and we can, therefore, say with some plausibility that what Harihara states

here was not the general view of the society but his personal opinion or at best, the opinion of that section of society for whom he composed the work, namely, the ambitious and adventurous *Panditas* for whom, riches, indeed, constituted a major, if not the major, success in life.

But it must be conceded that the general view of the society also had undergone considerable change in this respect during the three centuries that had elapsed since it had been newly re-organised. As days passed, the fervour with which the high ideals set up before the society were cherished gradually waned. Materialism was ganing ground, and under its influence the puritanic indifference with which wealth was formerly looked upon was giving place to love of riches which is innate in man. To illustrate this liberal trend in the outlook of the society, I cannot do better than cite two well-known facts.

In the middle of the 14th century when the sons of Siddha Kameshvara Thakur accepted the Raj of they gradually fell from grace in the eyes of the society and though their family was one of the highest among the Maithilas, every high born Maithila, thereafter, matrimonial alliances with them till at last the Oinabars, so they were called, sank down deep in the social hierarchy. Towards the close of the 16th century, however, the same Raj of Tirhut was acquired by Mm. Maharaja Mahesha Thakur, who was a Shrotriya of the Khandabala family, but this family did not suffer any diminution in social status on account of the acceptance of the Raj. On the contrary these Khandabalas received an added lustre on account of the new acquisition, and every high family felt itself honoured by having a matrimonical alliance with them till by the end of the 18th century the leadership of the entire Maithila society was entrusted to the then Mithilesha. since then been dispensing social status on the entire community of Maithila Brahmanas as the Head of the Society, the highest among all Maithilas. Similarly, Kaviraja Bhanudatta, the great-grand-son of that ideal of perfection among all Maithila Brahmanas, the perfect Shrotriya,

Ayachi Bhavanatha, it has already been stated, went from one court to another, eulogising the princes. Hindus and Mohammedons alike, seeking their patronage and we know that he did not lose his status in society on that account but continued a Shrotriya that he was born. These two cases will suffice to indicate that riches were not looked upon with indifference during the age in which Harihara flourished and for which he composed this work; they were, rather, considered of great consequence even by the high born and learned Maithilas provided they were property got and it is this growing materialism that had come to stay in the Maithila Society, which has been reflected by Mm. Harihara so very faithfully in this work.

\* \* \*

Another fact of some historical importance with this Subhashita is the little details about the lives of certain distinguished Maithilas cited by Mm. Harihara as illustrations of some of his statements in the second and the last chapters. They must have been well-known his time so as to serve as examples but to us, these are empty names and we cannot satisfactorily identify them. 'Still 1 have identified two of them, Rameshvara (II-22) with the author's maternal grand-father and Vateshvara (XII-24) with the maternal grand-father of Ayachi Bhavanatha, because these are famous names. There is, however, one name, Mahadeva Thakur, (XII-6) whom I identify with the eldest brother of Mm. Maharaja Mahesha Thakur. a Mahamahopadhyaya like his three younger brothers, and was popularly known as Thegha Thakur. Nothing, however, was known about him and the mystery has been solved by the statement of Mm. Harihara (XII-26) that he left home with the vow that he would return only with a lac of rupees but he did not return at all probably because his vow was never fulfilled. Harinath (XII-14) may likewise be the famous author of Smritisara but one cannot be sure about it as with other names. Nevertheless, petty though these details are and the names sometimes unidentified, they have an historical interest which may throw light on many a dark corner of Mithila's unexplored history.

#### POETICAL EXCELLENCES.

The historical element in this Subhashita is not, however, of primary importance. It is altogether a new thing and an attempt has been made for the first time by me to read this into it. Quite independent of this historical interest, the work has been popular among lovers of Sanskrit poetry. Published more than half a century ago, it has passed through a second edition. and with all the imperfections of the published text, it has afforded pleasure to quite a large number of learned readers. But it is as a piece of poetical composition that this work has been received so long, and has been read with delight solely for These excellences are. its poetical excellences. manifest and have been recognised and appreciated by all the connoisseurs of poetical art. I need not, therefore, dwell upon them at any great length, but shall myself with indicating briefly, without going into details, some of those characteristic features of the poetry of this Subhashita, which appear to me to constitute its excellences.

For a proper appreciation of the poetry of this Subhashita it is, however, profitable to note that there are two distinct kinds of poetry in this work, which will be apparent even from the brief analysis of the contents of the work given above. We know from the last verse of this Subhashita that this was composed by Mm. Harihara for the sa've of his younger brother and the whole work is, thus, addressed to him, and through him, to the wider circle of ambitious Naturally, therefore, the poet assumes the role Panditas. of a confidential adviser of superior wisdom and knowledge, with more varied experiences of life, and as such, pours forth with great confidence his counsels of perfection in the most persuasive manner to the younger generation of Panditas just on the threshold of life. There are thus six chapters (excluding the opening one which is purely benedictory and has not, therefore, to do anything with the general plan of the work) where the poet speaks directly to his readers. Each one of these chapters has verses in a single metre, short and simple, Anustubh in two and Arya in

four. The poetry of these chapters is natural, direct, perspicuous, and didactic. The other five chapters contain verses. in different metres, mostly long and involved ones, given as specimens of the kinds of verses that the Panditas should recite before the king on suitable occasions with a view to winning his favour. The poetry of these chapters is highly imaginative and ornate but ostentatious and therefore, artificial. This work is, thus, a delightful blend of both these types of poetry, belonging to two planes and while the second displays the poetical carftsmanship of our poet, it is through the first that the originality of his poetical talents really shines forth.

But the one quality, which runs throughout the entire work is the mellifluous rhythm of its verses. It is sweet melodiousness that characterises the poetry of this Subha-This is effected by the frequent use of apt alliterations and clever chimes which are so very charming to There is hardly a verse in this Subhashita which is devoid of this embellishment. In order to make this possible it is essential that the words used should be carefully selected so as to give not only the appropriate sense but the proper sound also, and naturally, therefore, work abounding so much with alliterations chimes, the diction is apt to become uncommon, laboured and even obscure But so very dexterous is our poet and so complete is his mastery over Sanskrit vocabulary, that he manipulates all these alliterations and chimes without sacrificing the perspicuity and naturalness of his com-There are words and forms in this Subhashita also which are not quite common and have apparently been selected for the sake of sound only, but they are few and far between, and our author never allows the effectiveness of the sense of the verses to suffer though he is sometimes led away by his partiality for the sound of the Even where no alliteration is intended our poet generally chooses words that are soft and sweet. but at the same time, clear and not quite uncommon. This sweetness of diction, therefore, is an outstanding merit of the poetry of this Subbashita and as this is achieved without any loss to lucidity, propriety, force, or suggestiveness of the sense, it becomes an artistic feature that imparts such an uncommon excellence to the poetry of this work.

The didactic portion of this work is, moreover, original in conception and brilliant in execution. We have already seen how this work has been planned with a purpose behind it, and such a work, which contains only advice, instructions and guidance is apt to become dull, insipid and mono-But so very sincere is our poet in his purpose, so very much persuasive in tone, so full of confidence about the perfection of his counsels, that his discourse is uniformly lively and interesting and his words have an irresistible His method of approach is sympathetic helpful; his manner of presentation is direct and unpreillustrations and the examples and enliven the discourse, are so very much pointed and apposite that they are quite telling in their effects, and give to his words a force which never fails to strike and Even when he deals with the most minute and common-place details, he is not boring. The wealth of details is, rather, a distinctive feature of this portion of the work, and they throw sidelights on the state of society in such a manner that the picture becomes vivid and attractive. The style, above all, is suited eminently for the purpose. It is simple and natural, and though it is not devoid of poetic embellishments, they are manipulated so very subtly and unostentatiously that they help to render the language elegant and refined without making it showy or pedantic. All these combine to give to his portion of the work a freshness and brilliance which is hard to meet with in a work of this kind, imparts to it a grace and charm, which is exceptionally rare, and renders this work unique of its kind.

The other kind of poetry of this Subhashita, which I choose to call "Courtly" is by its very nature gaudy and octentatious. We have already seen that these verses are introduced here to serve as specimens of the kinds of verses that a Pandita should recite in the court of a king, which must display, therefore, the learning and skill of

the Pandita so as to impress the king with his attainments and abilities. Designed, therefore, as models of perfection for the younger Panditas to copy and emulate, these verses make a great display of the erudite learning and poetical craftsmanship of our author and are, at the same time, wonderfully faultless and excellent according to all canons of Sanskrit poetics. But the topics of these verses are just Eulogy of a king, or the description of the seasons and the time, erotic verses of different aspects, and the description of the Nayikas in particular, are subjects wellknown in Sanskrit literature; they are almost stereotyped and the literature upon them is vast indeed. It is, therefore, too much to expect that Harihara would say something new or original about them. They show, on the otherhand, quite unmistakably the influence of older literature on the subject, and to name only one, the influence of Rasaparijata of Kaviraja Bhanudatta is seen clearly over this Subhashita. while the whole of its tenth chapter is greatly indebted to and largely modelled upon the famous Rasamanjari of the But even when the ideas or imageries are same *Kaviraja*. the same as developed by older poets, the manner in which he presents them, and the language in which he puts them, are all his own, and, therefore, though he has to say very little that is absolutely new, the way in which he says those things is novel, indeed. In one respect, he is, quite original. No other poet has played upon the names of the different signs of the Zodiac in the same way as Harihara has done in his description of the six seasons.

But what it lacks in originality has been much more by the boldness of conception, than recompensed flights of imagination, richness and perfection of, embellishments, appositeness of style and diction, and the variety of metres, with the result that the production is a brilliant work of art, sweet and charming, skillfully executed and lavishly decorated, a new work altogether though on old subjects. Just for these reasons, this portion lacks in that freshness and spontaneity which characterise the didactic portion of it, and there is a tinge of artificiality descernible throughout, though the verses in smaller metres even in this portion have much of that naturalness and grace which we miss so sadly in others. In points of polish and elegance, in what is called finish, the work is, however, uniformly splendid, and with so few blemishes and so many excellences, this work is, indeed, rare even in the vast field of Sanskrit literature.

Let me recall in this connection the words of late Dr. R. L. Mitra thrown casually in the midst of his notice of the Manuscript of this work (Notices Vol. V, P. 164, No. 1851). Very very rarely, indeed, does the learned Doctor express any opinion about the literary merit of the works noticed by him, but so very charmed was he by the excellences of this work that he goes out of his way in noticing this unique work and in one short sentence gives the quintessence of all critical appreciations of this Subhashita, the last word, indeed, on the subject. Let me, therefore, close this in the words of the late Dr. R. L. Mitra himself that "the poems of this Subhashita are of high merit".

Such is this exquisite work, small though unique, which I place before the lovers of Sanskrit language and literature in the hope that published in its complete form from some of the oldest and most reliable Mss. the text of this edition will be found much more perfect and genuine and will, therefore, be read with better appreciation and greater delight. Long and detailed, indeed, has this introduction been, but if it is found to have fixed with any precision the identity and age of our authors, and rendered any help in the better understanding of the work by throwing fresh light, however feeble, on the condition of the society for which the work was composed, and ideals of the age which have been enshrined for ever herein, I shall deem my labour amply repaid.

In the end I must offer my thanks to Mm. Dr. Umesha Mishra, whose statement, as stated at the very outset, led me to undertake this work. But if this undertaking has been successful, that success is due to the constant advice and helpful suggestions of Kavishekhara Pandita Badarinatha Jha, lately of the Dharmasamaja Sanskrit College of

Muzaffarpur and his worthy disciple, Pandita Surendra Jha Suman, the Editor of the Mithilamihira of Darbhanga. But for their cordial assistance and encouragement, this would never have been what it is.

I must also acknowledge here the deep sense of my gratitude to Pandita Girindramohan Mishra, the Assistant Manager of Darbhanga Raj, who has been kind enough to go through the entire work in manuscript, and charmed by its excellences, arranged for its publication. And for its publication in such an excellent form, I must thank Pandita Upendra Acharya, the Manager of the "Indian Nation" of Patna, and his assistants, Pandita Dineshwar Jha and Pandita Kali Kant Jha. The proofs have been looked into by my friend Dr. Subhadra Jha Shastri but he is too close a friend of mine to require any thanks for that.

I only regret that for want of proper diacritic marks, this portion could not be made as perfect as I had liked it to be, but there was no help for that and I must apologise for the difficulty and confusion that may result for want of them.

Darbhanga Raj Library, 31-10-48. RAMANATHA JHA.

#### P. S.

Since going to the Press I have come across another Manuscript of this work in the possession of Mahavaiyakarana Pandita Shri Dinabandhu Jha of Sarisaba Mahavidyalaya. This is a paper manuscript, excellently written but incomplete both in the beginning and at the end. It opens on the 16th folio with the middle of the second verse of the 4th chapter and ends on the 68th with 34th of the last chapter. It is, however, written fairly correctly and except for the mistakes in putting the Visargas properly and the right use of m it is without doubt as useful as the fragment of the Ms. The It is very important to note

that this manuscript contains all the verses that are found in Mss. If and 77, even the 50th verse of the 9th chapter, except only one, the 30th verse of the last chapter. I have noted down the readings of this manuscript also under the sign 31 and it will be seen how very useful the find of this Ms. has been to decide the most suitable readings of the text. I only regret that the manuscript is incomplete so that it could not help me throughout the whole work, and it cannot be gathered who wrote this and when.

4-12-48.

RAMANATHA JHA.

# सूक्तिमुक्तावली

# श्री हरिहरिवरिचतं सुभाषितम्

### मङ्गलप्रकरगाम् ॥१॥

ॐ नमो महागणेशाय। पायाज्जाया पयोजातजन्मनो मन्मनोमुदम् । <u>शारदा</u> पारदासारतुल्यधाव्ल्यधारिणी ॥१॥ गोविन्दास्यानपीयूषप्लवैरिव सितीकृताम् । व्यासादिवदनाम्भोजभ्रमरीं भारतीं भजे ॥२॥ गौरीगिरीशयोरेकमङ्कालङ्कारकारणम् । मदवारिझरोद्गारमयं वस्तु वयं स्तुमः ॥३॥ गण्डकण्डूयनोत्खातमेरुमूलान्तशायिनम् । पायाद् गणेशितुः शेषं विसमित्यामृशन् करः ।।४।। स्तुमस्ते लोचने विष्णोविना याभ्यां जगन्त्यपि। अन्धोयन्त्यप्रतीकारं चारुलोचनवन्त्यपि ।।५।। सामुद्रेषु सुजन्मानमेकं श्रीकौस्तुभं स्तुमः । नारायणोर:स्थेनापि येनालङ्कियतेऽम्बुधि: ॥६॥ नीलिमानमहं वन्दे तन्देवस्य मुरद्विषः । तदाप्लवादिव प्राप्तं यमुना यं न मुञ्चित् ॥७॥ प्रीयतां श्रीय्यंया विश्वं वशीकृत्य लघूकृतम्। किमन्यद्विश्वभृद्वक्षःकस्तूरीमकरीकृतः ॥८॥

प्र. वि (प).
 प्रम् (का).

स पायात्पार्वतीपाणिः फणिकङ्कणिना धृतः । सात्त्विकेषु विकारेषु त्रासो य<del>त्रास</del> निह्नवः ॥९॥ शिवायाः शवतापन्नमपि यन्न जहौ हरः । वपुस्तन्नौमि येनान्त:कोटः कैटभजित्कृतः ।।१०।। कलां तामैन्दवीं वन्दे यया यादष्पतिः पिता । आरुह्य हरमूर्द्धानं कृतस्त्रैलोक्यमूर्द्धनि ॥११॥ जगत्पतिपदस्पर्शजातामर्षेव जाह्नवी । जयत्यम्बुकणैर्जन्तून् जनयन्ती जगत्पतीन् ।।१२।। विसृजन्त्याः पुरा यस्या ब्रह्माण्डाण्डानि वारिधौ । सूतिखेदारवो वेदास्तां मालीम्पूर्तिमाश्रये ।।१३।। तं स्तुमः कुमठं यस्मिन्नास्ते सगिरिसागरा। मन्थाचलकिणक्रोडमग्ना मृदिव मेदिनी ।।१४।। स क्रोडुः क्रीडताबन्तःकान्तकल्पाब्धिपल्वलः । यद्दन्तलग्नजम्बालक्षोदालम्बा जगत्त्रयी ॥१५॥ विदारयन् ह<u>रिः</u> पातु हिरण्यकशिपोरुरः । तदन्तर्गतमात्मीयन्द्वेषमन्वेषयन्निव ।।१६।। नमाम वामनन्धाम त्रिभिस्त्रिभुवनं पदैः। वामनीकृत्य कथिता येनात्मनि तदात्मता ।।१७।। स्तुमस्तमुद्यमे यस्य त्रासात्त्रिस्सप्तधा व्यधात् । क्षत्रियक्षतजाम्भोधावन्तर्द्धानं वसुन्धरा ॥१८॥ स पातु यः प्रतापाग्निपाकपिण्डीकृताम्भसम् । सेतुना पुनस्क्तेन ततार क्षारवारिधिम् ।।१९।। तं नौमि यमुना यस्य लाङ्गलाग्रापविन्ता । उपास्य पादावभजद् गङ्गासङ्गमयोग्यताम् ॥२०॥

९. आस इति रूपमपाणिनीयम्. १० स्फोटः (का). १३. त्सीमू (का). १५. तां दस्तका.. (का), डितादन्तका.. (रा०प०). २०. जिज (प).

बुद्धमुद्बुद्धकारुण्यरसावासमुपास्महे । अहिंसा दीर्घसंसारदारिणी येन दिशता ।।२१।। निइशेषोन्मूलितम्लेच्छं करिष्यन्नवनीतलम् । करवालकरः <u>कल्क</u>ो भिनत्तु कलिकल्मषम् ॥२२॥ मत्स्यादयो दशाप्यंशा यस्य कंसान्तकारिणः। तं कुक्षिकुहरक्षिप्तद्विसप्तभुवनम्भजे ॥२३॥ स्तनपं क्षणमङ्केन वोढुं म्लायन्ति मातरः। जयत्युर्वीयमङ्कस्यं पुष्णन्त्यामरणं जगत् ॥२४॥ मृतानुगामि तन्नौमि शम्भोरम्भोमयं वपुः। आत्मव्ययेन यज्जन्तोरन्तःशैत्याय जायते ॥२५॥ विश्वजीवनिर्वन्धमहं गन्धवहं भजे। चेष्टतेःधिष्ठतं येन सहजेन जडञ्जगत् ॥२६॥ तद् व्योम व्योमकेशस्य वयं वन्दामहे वपुः। पूर्त्ये यदेकदेशस्य नालं ब्रह्माण्डकोटयः ॥२७॥ नमञ्चन्द्रमसे तस्मै यस्मै दृक्कोटिकैतवात्। अर्पयन्ति जगन्ति द्रागुन्निद्राम्बुरुहाञ्जलीन् ॥२८॥ सोरी जयत्यसौ रीतिश्शश्विद्धश्वविलक्षणा । यज्जगद्बोधनायास्य निरालम्बेऽम्बरे भ्रमिः ॥२९॥ स्वर्वासिनां हविब्भागवहनं दहनं रतुमः। दहन्तमपि यं नित्यमुपजीवन्ति जन्तवः ॥३० ॥ होत्रा नस्त्राणकृद् भूयाद् वपुषा स वृषाकपि: । जुज्ञे यज्ञेन रूपेण यत्कृते प्रकृतेः परः ।।३१।। इलाजलानिलव्योमसोमसूर्याग्निहोतृभि:। अस्मान् विस्मारयत्वेकः कष्टमीशोऽष्टमूर्तिभिः इति भी हरिहरसुभाषिते मङ्गलप्रकरणम् ॥१॥

२२. किल्वियम् (प). २४. मिक्लिब्टं (का), ज्यात्या (का). २५. This is का॰-पाठ. मा and रा worn out-प has नतासुगामि. . २६. वीजन (मा॰ रा॰प॰), धिष्ठितं चेष्टते (प). ३२. मूर्ति (का).

## बालविनयप्रकरगाम् ॥२॥

अन्तःप्रकाशमिच्छन्तः सदसच्च विवेचित्रम् । स्नेहं सूक्तिप्रदीपेऽस्मिन् बर्द्धयन्तु सुबुद्धयः ॥१॥ उच्चैःस्थितीनां विदुषां पदमारोढुमिच्छवः । मत्सुभाषितसोपानसेविनः सन्तु साधवः ॥२॥ समाजेभ्यः सुमनसां सुभाषितमयं मधु। यावज्जीवं विचिन्वन्ति साधवो मधुपा इव ॥३॥ लक्षेर्बन्धकितं बद्ध्वा भारवीयं सुभाषितम् । प्रकान्तपुत्रहत्याघं निशि माघं न्यवार्यत् ॥४॥ सुभाषितमधून्येव जनो यद्यवमन्यते । रसनामात्मनः केन रसेनोपकरिष्यति ॥५॥ सुभाषितामृनास्वादसुलसम्मुखचेतसः । सम्भावयन्ति पीयूषमप्यूषरजलायितम् ॥६॥ सुभाषितगुणेनैव मुनेर्वत्मीकजन्मनः। नद्धमद्यापि नापैति रामायणमयय्यँशः ॥७॥ भारताख्यं सरो भाति व्यास्वागमृतं व्यृतम्। यत्र क्षत्रकुलाब्जेषु हंसीयति हरेर्य्यशः ॥८॥ न कस्यानुमतः काव्ये गुणो हनु<u>मतः कवेः</u> । यद्रसान्तिश्चरम्मग्नैरुपलैरपि धार्य्यते ॥९॥ प्रसादोत्कर्षमभुराः कालिदासीर्व्वयं स्तुमः। पीतवाग्देवतास्तन्यरसोद्गारायिता गिरः ॥१०॥ दिष्डन्युपस्थिते सद्यः कवीनां कम्पताम्मनः । प्रविष्टे त्वान्तरं बाणे कण्ठे वागेव रुद्ध्यते ॥११,। भ्राम्यन्तु मारवग्रामे विमूढा रसमीप्सवः। अमर्ग्हेश एवासौ सर्वतः सुलभो रसः ॥१२॥

२. म(का). ४. प्र(प). ५. ना (प). ६. त-स्वव(प). ८. तोद्धृ (प), तेवृ (का). ९. सो (का). १०. विमलाः (प). ११. ण्डीत्यु(का), गते (प).१२. रू (का०प०).

जडानामपि चैतन्यम्भवमूतेरभूद् गिरा। ग्रावाऽप्यरोदीत् पार्वत्या हसतः स्म स्तनाविष ॥१३॥ नैतच्चित्रमहम्मन्ये माघमासाद्य यन्पृहुः प्रौढताऽतिप्रसिद्धाऽपि भारवेरवसीदति ।।१४।। गाश्चारयँश्चिरादासीत्कामं गोवर्धनुः क्षितौ । सोऽप्यर्थवान् बमूवाहो ! शालिवाहोपजीवनात् ॥१५॥ रसैर्निरन्तरं कण्ठे गिरा क्लेषैकलग्नया । सुबन्धुव्विदधे ब्रष्टा करे बदरवज्जगत् ॥१६॥ आकर्ण्य ज<u>्यदेवस्य</u> गोविन्दानन्दिनीगिरः । बालिशाः कालिदासाय, स्पृहयन्तु वयन्तु न ।।१७॥ सम्पूरयन्तु धामैव धावकस्य धनैर्गिरः। गिरे मुरारेर्द्दारिद्र्यस्पृशेऽपि स्पृहयामहे ।।१८।। अर्थार्थिनां प्रिया एव श्रीहर्षोदीरिता गिरः। सारस्वते तु सौभाग्ये प्रसिद्धा तद्विरुद्धता ।।१९।। नवीनामनवीनां वा कवीनां लुम्पता स्मृतिम्। नैव शंकरमिश्रेण शंकराचार्यविस्मृतिः ॥२०॥ सन्तु शास्त्रविदः श्रेष्ठाः प्रतिष्ठा काऽपि काव्यतः । ल्यातिः किं कालिदासस्य कृता टीकाकृताऽप्यधः ॥२१॥ हृद्याः सन्तु शतं विद्याः काव्यादव्याहतय्यँशः। निभतदर्शनग्रामे देहि रामेश्वरे दृशम् ॥२२॥ सत्काव्यं राज्यमित्याहुः कवयो न मयोच्यते । तृप्यत्यर्थं कविध्ययिन्नैवं राजा तु जात्विष ॥२३॥ तत्पिवन्त्वमृतं देवाः काव्यमेवामृतम्भुवि । यत्सम्बन्धेन जीवन्ति भोजराजादयो मृताः ॥२४॥

१४, म्मू (मा०रा०). १६. दृष्ट्या (का). १७. न तु (का). २० ता (काठपठ) २२. नित (प), व्यी (प).

को नायुद्ध्यन्न कः प्रादान्नृपोऽनादावनेहसि । अनाराध्य कवि कस्य चिरं क्रीडन्ति कीर्त्तयः ।।२५।। वशीकरणमेकं हि जगतो यदि पृच्छिस । सुभाषितानि सम्यञ्चि सञ्चिन्वानः समभ्यस ॥२६॥ चमत्करोति केषाञ्चित् सुकृतेन सुभाषितम्। **दु**र्लेभं पुनरेतस्य वैलक्षण्यपरीक्षणम् ॥२७॥ सुकृतेन कुले जन्म, सुकृतेन सुभाषितम्। सुकृतेन सती भार्या सुकृतेन कृती सुतः ॥२८॥ कुलशीलश्रुताचारवतां किल सतां कुले । चिरादाराध्य जायन्ते पुरुषाः पुरुषोत्तमम् ॥२९॥ तपत्युपरि संसारदुःखसम्भारभास्वति । पूर्वपुण्यतरुच्छाया साध्वी जाया सुजन्मनः ।।३०।। ग्रामस्याधिर्गृहे व्याधिः कटुवाणी कुटुम्बिनी । हृत्कुठारः कुलाङ्गारः सुतः साधुपथच्युतः ॥३१॥ विना शीलेन वनिता वाग्मिता विद्यया विना । विनियोगैर्विवना वित्तं माऽस्तु कस्यापि <sup>देहिनः</sup> ॥३२॥ सत्कुलं भूषणं पुंसः सद्भार्या कुलभूषणम् । सत्पुत्रभूषणा भार्य्या पुत्राः सन्मतिभूषणाः ।।३३।। पुन्नाम्नो नरकादेव पुत्रा न त्राणकारिणः । विस्मारयन्ति स्त्री<sup>णाञ्च</sup> नरकक्लेशमप्यमी ।।३४।। शिशो: ऋीडनकैर्वेश्म कलालापैरपि श्रुति: । वपूरंगरजोभिश्चेन्नाकुलं जगदाकुलम् ।।३५।। बालै: परिहृतं वैश्म न श्मशानाद्विशिष्यते । यत्रस्था देहिनो नित्यं दह्यन्ते गतचेतसः ॥३६॥

२५. के (का). ३२. जीवनः (का). ३४. नाम (मा).

न चन्द्रश्चन्द्रमाः पुत्रं चन्द्रमाहुर्म्मनीषिणः । दृष्टे स्पृष्टे श्रुते चोक्ते घ्राते यत्रेन्द्रियोत्सवः ॥३७॥ जातमात्रेण पुत्रेण कः प्रमोदो मनीषिणाम्। यदि नाम न विद्यादिगुणै:सार्द्धं स वर्द्धते ।।३८॥ अनिच्छन्तोऽपि विनयं विद्याभ्यासेन बालकाः । भेषजेनेव नैरुज्यं प्रापणीयाः प्रयत्नतः ।।३९।। शनैश्शनैर्विनीयन्ते तर्ज्जनैस्तोषणैरपि । नवा इवाश्वाः कुशलैब्बीलाश्चपलचेतसः ॥४०॥ लालयेद् बालकन्तावद्यावदत्र विमुग्धता । राजा प्रजास्विव प्रीति पश्चात् प्रच्छादयेत् पिता ।।४१।। वरं बन्ध्यत्ववादोऽ<sup>षि</sup> योषित्पुरुषयोस्तयोः । याभ्यां लालनलुब्धाभ्यां न विनीतः स्वयं सुतः ॥४२।। वपूंषि जनयन्त्येव जन्तून् यूकादिकानपि । तेषु द्वेषवतः प्रीतिरविनीते सुते कुतः ।।४३।। अप्यनेकैरुपचितैर्दुर्विनीतैः सुतैरलम् । निदर्शनं धार्त्तराष्ट्राः शतं दुर्योधनादयः ।।४४।। एकेनापि विनीतेन सुतेनोद्ष्यते कुलम् । गङ्गावतारणापारप्रथं पश्य भगीरथम् ॥४५ ॥ नीचैरेव परं सर्पत् पयोऽप्युच्चैर्न्नयेन्नरः । विरलास्तरलाक्षाणां बालानां शिक्षणे क्षमाः ॥४६॥ पुरा हि पतितः प्राह प्रवाहे निष्प्रतिक्रियः । बालान्नाध्यापयिष्यामो मग्नाः स्याम वयं वरम् ।।४७।। शिशोर्दुश्शिक्षणीयत्वात्सोपेक्षो न क्षणं भवेत् । विपुलाय फलायालं कष्टकृष्टा वसुन्धरा ॥४८॥

३८. जः (का). ४२. वा(प). ४५. दि, (क). ४७. विपत्स्यामी (का), स्यामी (प).

व्याहारेण विहारेण सदसत्सङ्गमेन च। पुरः पुत्रं परीक्षेत चिरभाविनि पौरुषे ॥४९॥ यः पुरो मधुरोदारस्तेन भारः पितुर्द्धृतः । सान्द्रस्निग्धो नदन् धीरं नीरं क्षरति वारिदः ॥५०॥ शिशो प्रविशतः प्रायः प्रतिवेशिगुणागुणौ । गन्धोऽन्यसन्निधेरेव सङ्कामति समीरणे ।।५१।। कदाचित् साधुतामेति पुरः शिशुरसन्मतिः । प्राक् पाण्डुपत्राः कुत्रापि चोयन्ते चारुभूरुहाः ॥५२॥ किमध्ययनभन्ने सुतेनातिसुबुद्धिना। तीक्ष्णेन करवालेन कि भीरुकरवर्त्तना ।।५३।। यावन्न यौवनं प्राप्तः शिक्यते तावदात्मजः। व्यतीतकाले केदारे कर्षणैः कि करिष्यते ।।५४।। विनयन्तु सुतान् सन्तः स्वसम्पाद्याः पुनर्गुणाः । सर्वं कृषाणाः कुर्व्वन्तु बीजं सूतेऽङकुरं स्वतः ।।५५॥ स्वयमेव समीहन्ते गुणान् भव्याय भाविनः। प्रगुणाय प्ररोहाय करीराः केन शिक्षिताः ॥५६॥ इति श्री हरिहरसुभाषिते बालविनयप्रकरणम् ॥२॥

५०. त्रो (प). ५२. पु (का). ५३. हीनेन (का॰प॰). ५४, न (का॰ मा॰), श्र (रा॰ प॰), ति (प). ५६. महीयन्ते (प).

# सुहदुपदेशप्रकरगाम् ॥३॥

सुचिरं सुखयति पुरुषं निपुणमधीतं वयःऋमे प्रथभे। सन्तुष्यति कृषिकारः सत्समये साधुकृष्टकेदारः ॥१॥ नाधीतङ्कैशोरे किमुपकरिष्यत्यनन्तरे वयसि । अङ्गकुरनिहितकुठारः कतरो हि तरोः फलं लभते ॥२॥ कुरु गुरुवचो निपीतं भूयो भूयो विचिन्तयाधीतम्। विद्या गुरूपदिष्टा चिरपरिमृष्टा विभूषणं विदुष: ॥३॥ यद्यप्यसि जडचेतास्तदिप न रेतात! हेयमध्ययनम्। जङ्घाल एव शैलं न लङ्घते किन्तु केन गच्छन्तः ॥४॥ आत्मोपकारचतुरा नरा न गणयन्ति गुरुकुलक्लेशम् । वेधव्यर्थेव कियती श्रवसो ह्यवतंसभूषणीयस्य ॥५॥ क्व लघुः श्रियो विलासः क्व पुनर्व्विद्यारसोल्लासः । साक्ष्यं वदन्त्विदञ्च द्वितयेऽस्मिस्तारतम्यसम्यञ्चः ॥६॥ उपदिशति लोकवृत्तं वितरित वित्तं विनोदयति चित्तम् । उत्तम्भयति महत्त्वं विद्या हृद्या सुराजसेवेव ॥७॥ वरमेकैव निमृष्टा विद्येति ब्रूयुरल्पसन्तुष्टाः । परिमितगुणपरिवुष्टा न जात्वभीष्टोन्मुखाः पुरुषाः ॥८॥ एकामधीत्य विद्यां बिभेति बहुविद्यपरिषदं प्राप्तः । क्वासन्नशस्त्रनिकरः कुत्रैकशरः पुनः पुरुषः ॥९॥ विद्या विनगेपेता हरति न चेतांसि कस्य मनुजस्य। मणिकाञ्चनसंयोगो जनयति लोकस्य लोचनानन्दम् ॥१०॥ अपि निपुणतरमधीतं दुव्विनयारूढचेतसः पुंसः। मणिरिव फणिफणवर्त्ती प्रभवति शोकाय लोकानाम् ।।११।।

४. पि (का). ५. गृह (का). ८. विमृष्टा (प), सन्तुष्टा (प), ्ष्दो-खः-षः-(मा०रा०). १०. यमु (प).

विगुणा बहवोऽपि गुणा विना विनीतेन चेतसा पुंसः । निशितैर्कं,शरशतैरनुपेतपतञ्जिके धनुषि ॥१२॥ भूषणमेव न कुरुते दूषणमप्यावृणोति विनयोऽयम् । भूषयति रुचिरमंशुकमङ्गान्यपि तानि किं न गोपयति ।।१३।। पुंसो विभूषणाय प्रभवत्येकोऽपि कोऽपि गुणः । वसुधावलयमलङकृतमनवरतगुणेन पुरुषरत्नेन ।।१४।। जननीजठरव्याधिर्बन्धूनामाधिरपगुणः पुरुषः । एतत्कृतो धरित्र्या भारो हरिणाऽप्यनपनेयः ।।१५।। यदि गुणमिच्छसि फलिनं कुलमकलङ्कं मनो निरातङ्कम्। अतिदूराद् गुरुदोषं परिवर्ज्जय दुर्जनेषु परितोषम् ।।१६॥ पिशुनप्रणयी पुरुषो यदि न विनश्यत्यवश्यमेति भयम्। यदि सन्निहितं दहनो न दहति सन्तापयत्येव ।।१७।। परपरितापनकुतुकी गणयति नात्मीयमपि तापम् । परहतिहेतोः पिशुनः सन्दंश इव स्वपीडनं सहते ।।१८।। करलालितोऽपि दहति ज्वलति व्यजनेन वीज्यमानोऽपि। दहन इवानिर्वाणं न विमुञ्चत्युष्णतां पिशुनः ।।१९।। वकं विचरन्नहिरिव विहितजगत्प्राणचर्व्वणः पिशुनः। मुदित: क्विचिदुपलब्धे परकीयच्छिद्र एव निद्राति ॥२०॥ परिहृतमसाधुवाचा प्राचामाचारगोचरं वर्त्म । सज्जनसमाजसेवनमेव नरेभ्यो निवेदयति ॥२१॥ माज्जितपरमालिन्यस्तव्तोऽपि मनागनन्तरं शिशिरः। जलमित्र सुजनः स्नेहं विनिहितमभितः प्रसारयति ॥२२॥ उपनीतनीतिनौकः संसारविकारवारिवन्यास् । सत्पुरुषकर्णधार<sup>६</sup>तारयति जनान् वहनेकः ॥२३॥

१४. प्रसर(का), गुजःसस्यम् (प). २३. रः (मा० रा०), बहुक्जनानैकः (का).

परिहतहेतोविवहिताः सुहृदः स्वहिताहितान्यजानन्तः। उपविन्यस्तपदानिप नौका इव तारयन्ति परान् ॥२४॥ परिहृतपरापवादः परिमितवाक्परहितासक्तः । परिणतमतिपरिचर्यापरः पुरस्सरति साधुचरितानाम् ॥२५॥ प्राचां पथा प्रयत्नादाचर सञ्चारमन्यतो मा गाः। तत्रापवादपङ्के निःपतितं के नयन्तु बहिः ॥२६॥ यद्यधिरजनि शयानः सद्मनि सु<sup>ख</sup>मीहते सुमतिः । योषामिव परपुरुषापवादपरुषां गिरं परित्यजतु ॥२७॥ यदि नाम किमपि गुह्यं निविडगुणस्यान्तरं बरस्य गतम् । निपुणं निगूढमेतच्चेतसि निर्व्यूढमाकलयेः ॥२८॥ स्थालीव खलस्तापादुद्वमति रसेन पिहितमप्यन्तः । अन्तःकोटरगुप्तैः सहैव शाखीव दह्यते सुजनः ॥२९॥ इदमस्खलितन्धारय वारय परुषाक्षरा वाचः । एक: सकलजनानां जगित रिपुः परुषवाक् पुरुषः ॥३०॥ परभृन्मौबर्यभिया पोषकमप्यात्मघोषमुत्सृजति । अतिमुखर एष सहते मुहुरतिदण्डाहतिम्पटहः ॥३१॥ परमुखरत्वज्वलितः करोषि मौखर्य<sup>मंव</sup> मेषोऽपि। पुनरि तदेव कर्ता कः परिहर्त्ताऽनवस्थिति युवयोः॥३२॥ मुज्जुजिमिति यदि न त्वं परिहरसि परापवादपारुष्यम्। द्विगुणितहेतुः स कथं तवापवादान्निवारयतु वाचम् ।।३३।।

२६. चा (मा॰ रा॰). पतित तं (का॰प॰), प has a च more. २७. ष (का) परयोद्यामिकपुरुषा (प). का & प omit परि. २८. का leaves first line blank. Is this for वयस्य!?. २९. का leaves these two letters blank. ३१. ष (मा॰ रा॰). ३२. का omits मेंब. ३३. सुक्रमुक्त (का).

परिहर चापलमुच्चैरव्बैःपदसंस्थितिस्थिरे मनसि । चिरमेधते न चपलश्चपलैव निदर्शनन्तत्र ।।३४ ।। पुण्यानि सततमण्जंय परिवर्ज्य पौरुषेषु वैमुख्यम् । पौरुषपुण्यविहीनः पुरुषो लोकद्वये बीनः ।।३५॥ परिचर मातरपितरावाचर नितरामभीप्सितान्यनयोः । संस्मृत्य जननजीवनलालनपरिपालनप्रणयम् ।।३६।। परिवत्तविमुखमन्तः परदारिनरीक्षणाक्षमं चक्ष्ः । हरिपरिचितस्य पुंसः परदूषणदूरवासिनी रसना ।।३७॥ न्यायोपनीतवित्तः परस्वपरिवर्जनप्रयतचित्तः । जीवति सुजीवतं तज्जीवनमरणन्तदितरस्य ।।३८॥ यद्युच्चैरिस न परानुपकुरुषे तन्मृषैव ते जन्म । यदि नैष जनितवर्षः को नाम पयोधरोत्कर्षः ॥३९॥ निरुपधिपरोपकारः कोऽप्युच्चैः स्थायिनाम्भारः। जगदमृतैरभिषिञ्चन्तञ्चितं केनाभिसन्धिना चन्द्रः ।।४०।। उपकाराय न जातः सपदि सुजातः 🕶 जातवैरेऽपि । ग्रासयति ग्रस्तोऽपि द्रोहिणममृतानि रोहिणीरमणः ॥४१॥ आचारमाचर चिरादालस्यमपास्य जात्युचितम् । लोकानुरागसाधनमाराधनमेतदेव हरेः ।।४२।। अलम्थवा बहुवादैविरचय लोकानुरागनिर्बन्धम् । तन्नैकत्र समग्र तिन्निहितं यन्न जातु सिन्निहितम् ।।४३।। उन्मदतया कयाचित्कदाचिदपथप्रवृत्तमपि पुरुषम् । सद्यःसुहृदुपदेशः **सृ**णिरिव करि**णं** निवर्त्तयति ।।४४।। दुष्टाः सुहृदुपदिष्टा द्विष्टा इव रोषरुक्षतां दधते । भेषजकारिणि पुरुषे परुषाः पशवः प्रकुप्यन्ति ॥४५॥ इति श्री हरिहरसुभाषिते सुहृदुपदेशप्रकरणम् ॥३।

३४. का omits second उच्चेः and reads च्चेः पवसंस्थित सुस्थिरे. प reads पवसंस्थिते स्थिरे। ३५. व्यं (मा), ही (का). ३६. मा (का). ३८. विज्ञित (प), जीवनं (का). १९. पि (का). ४१. कु (का). ४२. जानीहि। (रा), सुजना (रा). ४४. श्रृ (मा॰रा॰ प॰), णां (प॰).

#### प्रवासप्रकरग्म्॥४॥

धनमेव धरणिवलये कलयति सफलायुषं पुरुषम् । यदि जीवति धनरहितः कथय मृतः कीदृशो भवति ।।१।। अकपर्दं कस्य विफलं जनुरिति जानीमहे महेशोऽपि । भिरसि कृतेन कपर्दी भवति जटाजूटकेनापि ॥२॥ नीचस्याप्युत्कर्षो धनस्य नाम्नाऽपि जायते जगति । वदित वराटकयोग्यं जलाशयं यत् सरोवरं लोक: ।।३।। को नाम नानुवृत्ति सुमहानपि धनवतः क्रुरुते । वित्तेशभवनभित्तेस्समीपमुपसेवते शम्भुः ॥४॥ अपि नित्यानन्दमयं महः श्रियं वहति सन्ततं हृदये। कः साधारणपुरुषः प्रभवत्वेनामनादर्त्तुम् दौर्गत्यकलुषितानां दूषगतामेव गच्छति गुणोऽपि । विश्राणो गुणमभजद्विषधरवत्तां दिगम्बरो देवः ॥६॥ धनवानपि गुणवानप्यभिजनवानप्यपौरुषः पुरुषः। श्रुङ्गारितमिव चित्रं न भवति पात्रं भयादरयोः ॥७॥ पौरुषविमुखः पुरुषः परहितपरुषश्च पौरुषमयोऽपि । अपि कृतपरोपकारः स्वकृतश्लाघी च लाघवं लभते ॥८॥ शोभामुपैति पुरुषः स्वजातिसदृशेन पौरुषस्मेन । न ब्राह्मगस्य बलिशं सदृशन्न च धीवरेऽधीतम् ॥९॥ न क्षत्रिय इव योद्धा न वैश्यवत्कर्षणादिसम्पन्नः । विप्र: प्राप्तोति परं चिरं यशः प्रार्थनकृतार्थः ॥१०॥ निवसन्निजेऽपि भवने प्रभवति भरणाय यदपि भृत्यानाम् । तदपि न गुणवान् पुरुषःप्रवासिवमुखः परादरं लभते ।।११।। शयनाशनादिविधुरो भवति विदेशेषु चङकमक्लेशः । निर्द्धनभवननिवासप्रयासखेदस्य षोडशो भागः ॥१२॥

१, धनहीनो यदि जीवति (प०). ३. सत् (प). ७. द (का). ८. भ्जते (का). ९ वशेन (का०प०).

कि जीवति बदछायामुपजीवति बन्धुवर्गस्य । तरुविटपप्रच्छन्ने प्रक्षिप तात ! क्षुपे नयनम् ॥१३॥ परदेशे पर्यटतो यापनमपि जन्मनः श्रेयः । कृतमुपचितस्य बन्धोर्म्मुखावलोकात् **सुबाधिगर्मैः** ॥१४॥ तावज्जीवति जन्तुर्यावद् भुड्डक्ते स्वयं समाहृत्य । पिण्डं परप्रयुक्तं प्राप्य प्रीणाति परिहृतप्राणः ॥१५॥ न्यक्कारमुदरभरणे लब्ध्वा राहुर्ज्जहावुदरमेव । उचितं केतुरहासीदमृतेऽपि कृतार्थनं वदनम् ।।१६।। इच्छति मानी मरणं न च गच्छति वैरिणः शरणम्। मानक्षरणं मरणं मानप्राणस्य केवलं कृतिनः ।।१७।। अपि जलकणान् पयोधेर्दूरादाहृत्य जायते जलदः । निकटाद् घटानपि शतं समीहरन् वारिहार्य्येव ।।१८।। तत्तद्देशाचारश्रुतवेषवचो विशेषवैदग्ध्यम् । विदुषामिदं विभूषा-रत्नमयत्नादुपैति परदेशे ॥ १९ ॥ भ्रमतामुदेति जगतो वैचित्र्यविलोकनेन विज्ञानम् । यादृच्छिकानि पुण्यान्यनेकतीर्थाभिषेकजनितानि ।। २० ।। कलिकलुषसङ्कटाकुलकुटुम्बस्वलनखेदविकलस्य । प्रतिनिधिरिव प्रवासः संसारिवराग<sup>सुखसम्</sup>द्रस्य ।। २१।। योषिदजनितापत्या नित्यापरिभूतवैरिणः क्षितिपाः । गुंगिनो विदेशविमुखा न सुबाय भवन्ति बन्धूनाम्।। २२।। नानानरयतियरिषत्परिगणितगुणो जनो जगति । यज्जीवति तज्जीवितमितरत् किन्तन्न जानीमः॥ २३॥ यदि प्रअसगमनं जोवितसन्देहदोलिकारोहः । तदपि तदेव श्रेयो जीवनमरणादनुद्यमहतस्य ॥२४॥

१३. यच्छा (का), प (का). १४. सुषाव (का). १६. तो (रा). नामु (का). १८ क्रुव्य (प), न् (प). २१. मुखमुदस्य (का). २२. भवन्ति सुस्राय (प). २३. रं (प). २४. विदेश (प).

प्रवसन्त्वनलसमनसः परानुरागोन्मुखाः पुरुषाः । अलमलसैर्जनिवरसै इचरमपि परदेशदर्शिभः पशुभिः ॥२५॥ शीतातपवर्षाणामुत्कर्षान् सम्भवे समपहाय । प्रवसेदसम्भवेऽपि प्रावृषि न प्रोषितो भूयात् ॥ २६॥ कः प्रेत इति प्रक्ते सदुत्तरे पान्यभक्षकं रक्षः । प्रादाद्धनमतिहर्षात् प्रेतं वर्षाध्त्रगं वदते ॥ २७ ॥ सद्वासरे सुलग्ने प्रमोदमन च मङ्गलैर्मनसि । गरुडारू ढस्य हरेः स्मरेत् प्रयातः पदाम्बुरुहम् ॥ २८ ॥ सति सम्भवे प्रवसति बहुदेशदर्शिभव्बंहुभि:। ग्रामाद्ग्रामान्तरमपि जातु सचेताःप्रयाति नैकाकी ॥२९॥ विपदं प्रतिपदसुलभां कः प्रतिकुर्याद्विना सहायेन । एकाकिनो जगदिदं जनमयमपि निर्ज्जनारण्यम् ॥३० ॥ **श्वेवायात्याहूतः शर इव संयात्यनुप्रहितः ।** मन इव हितनिहितात्मा सुकृत ग्रतैःसेवको भवति ॥३१॥ शठमतिरलसप्रकृतिः प्राज्ञम्मन्यश्च लोल्पश्चपलः । अभिमानवान्निदेशाक्षेप्ता सप्तापि सेवका विपदः ॥३२॥ यानाशनशयनासनवेशाद्युपयोगिवस्तुविस्तारैः सु बिन:प्रवसन्ति नरा:प्रवसित कश्चित्कमण्डलुकरोऽपि ।।३३।। कौपीनवानपि गर्तः श्रिया वृतः सम्यगेति सत्पुरुषः । श्रीमानपि प्रयातः कापुरुषः पुनरुपैति कौपीनी ॥३४॥ सति सम्भवेशयानः सुविदितगन्तव्यवत्र्मसंस्थानः । अनुचरजनहितकारी वन्याहारी भवेत्पथिकः ॥ ३५ ॥ तत्तत्पथपथिकऋमसमुचितसञ्चारवासविश्रामः । पथि सञ्चरेदवहितः परिचयरहितेषु येषु तेष्वेव ॥ ३६॥

<sup>्</sup>रेंप. बिसरें (का). २७. इना (मा॰रा॰), प्रान्त (को). २८. मॉर्ने(की). ३३. वि (नीं॰री॰), ३५. बेऽश (प). स (मा॰रा॰) संस्तानः (प).

नापरिशोलितशोले सद्मन्यपि विश्वसन्ति विद्वांसः। परदेशेषु कराले कलिकाले कस्य विश्वासः ।।३७।। शनकैः सन्तीर्णपथः पुरोपकण्ठे धरापतेर्द्धीरः। विश्रम्य विदितवासप्रदेशमस्मिन् प्रवेशमाचरति ।।३८।। पुरतः पुरमपरिचितं न नीचवेशा विशन्ति विद्वांसः । प्रथमेक्षितामवस्थां यस्मात् सर्वे स्मरन्ति सर्वस्य ॥३९॥ नगरे नरेश्वरस्य प्रविश्य पुरतो विचीयते वसतिः। आरामदेवमन्दिरवापीकूपादिरम्यविजनेषु ॥४०॥ नाचरति दूरदर्शी परेदेशी पौरविपरीतम्। नापरिचितस्य सहते तनुतरमपि वैकृतं लोकः ।।४१।। परनगरगतः परिचयमासाद्य साधुलोकेन । निभृतेन भवति निपुणः सदसन्नृपभृत्यवृत्तविज्ञाने।।४२।। सुविदितसकलविशेषः समुज्ज्वलैरनुचरैष्चितवेषः । अभिगत्य पन्यति पुरः पुरस्कृतं नरपतेर्द्धीरः ॥४३॥ निजदेशकुलाख्यानामाख्यानाननुगुणान् विनयी । ज्ञापयति नृपतिदियतं सुभाषितैराहरन् हृदयमस्य ।।४४।। सदवसरे सप्रणयं प्रागेव निवेदितः प्रभवे। नीतो नरपतिपरिषत् पुरस्कृतेनोपसर्पाति नरेन्द्रम् ॥४५॥ गुणजातिसमयसदसामनुरूपेणोज्वलेन वेशेन । करचरणवदनचिकुरादिभिरुज्विलतैरुपैति नरपालम् ।।४६।। गुरुणा गुणानुबन्धाल्लघुरपि नीतो निमज्जनमुपैति । उपलनिबद्धालाबूनिचय इवान्त<sup>र्जंडाश</sup>यस्यापि ॥४७॥ परिषदमपरिचितां च प्रविश्य धैर्यापवर्जितातङ्कः । आशी:पद्यविशेषं विचिन्तयन् वीकाते क्षितिपम् ।।४८।।

३९. विनीतवेशा (प). ४३. रनुचित (का), पुरःपश्यति (प०). ४४. व (का). ४५. यः (का). ४६. वयसा (प०). ४७. जडस्यापि (का०प०). ४८ विनिततो (प०).

सुललितक्लादिवलिताञ्जलिरुपयातो नृपासनसमीपम् । विनयगुणावनतवपुर्विकासिमुखमाशिषं ब्रूते ।।४९। आमेरुमलयमूर्वीवलयमलङ्कृत्य कीर्तिकर्प्पूरै: । मञ्जलमाप्नुहि नित्यं गुणमय! जय जीव यावदादित्यम् ॥५०॥ उपविशति नृपनियुक्तः केनचिदन्येन वा जनेनोक्तः । निजवेशजातिसमुचितमासनमालोक्य सेवते सुमितः ।।५१।। परिषज्जनोपवेशनविन्यासविशेषसदृशमुपविष्ट: सित सम्भवे समीपं सम्मुखमिप सेवते नृपतेः ॥५२॥ क्षणमपसारितसाध्वसमुपविश्य सतां विलोक्य वदनानि । परतः स्वतोऽपि वा स्वं वचनावसरं प्रवर्त्तयति धीरः ॥५३॥ आवर्ज्जित इव विनयादीषन्मधुरस्मिताननसरोजः। अङ्काप्पितकरयुगलः कलयति विज्ञष्तिमीक्षितो नृपतेः ॥५४॥ जीवतु चिरं नरेन्द्रः किञ्चिदुपन्यस्तुमस्ति मे वाञ्छा । इत्यादि वागुपऋमकुशलोऽवसरे सुभाषितं ब्रूते ॥५५॥ निःसाध्वसमतिमधुरं स्पष्टाक्षरमुन्नतग्रीवम् । बहुधा व्यवहितसमयानुचिन्तितं पाठ्यमाशिषाम्पद्यम् ॥५६॥ वर्ण्यो बलिरिव दाने सुरगुरुरिव विश्वविज्ञाने । अमरेश्वर इव समरे स्मर इव शोभासु भूपालः ॥५७॥ इति श्री हरिहरसुभाषिते प्रवासप्रकरणम् ॥४॥

४९. क (का॰). ५०. मु (मा). ५३. वाङ्मयरवतावसरं (प). ५४. प्तु (प), क्ष (का).

#### राजप्रशस्तिप्रकरगाम् ॥ ४ ॥

देव!त्वन्नेत्रपाथोरुहसहचरणादस्तु पद्मा सपद्मा वाग्देवी सत्कवीनां विशदयतु विशो वीर! युस्मद्यशोभिः। सन्तु द्वीपास्त्वदोजः प्रतिनवतपनैरेव सप्तापि तप्ता भूयात् त्वद्वेरिनारीनयनमृगमयी भूधरारण्यभूमिः ॥१॥ साम्भोदर्भतिले भवत्करतले । मेरौ भयोत्कम्पिन ब्रूमः किं वयमेष देव! भवतो भव्याय दिव्याशिषः। प्राप्य प्रार्थनयाऽप्यलभ्यमसकृत्त्रस्यितप्रयालिङ्गनं स्वर्गेऽप्युत्पुलकाङकुरैस्त्वयि सुरैराशीःपरैर्भूयते ॥२॥ भूमीपाल! भवत्कृपालव इवोपासन्नकल्पद्रमः श्रीमत्सैन्यवदन्यजित्वरपुरोद्दाहस्फुरत्साहसः । युस्मद्वेरिवदुज्जटो गतपटो भिक्षावशस्त्वद्यशः कर्प्पराचलवत् सितस्तव हितः कोऽप्यस्तु लोकस्तुतः ॥३॥ गङ्गोत्सङ्गवलन्मृणालशकलप्रत्याशयोद्यत्करं भोक्तुं मुग्धहृदि क्षपाकरकलां लम्बोदरे धावति । सद्यस्त्वद्यशिस स्वयं गिरिभुवा गीते पुरः प्रोच्छल-न्द्रबाक्यतिरोहिते हिमकरे हृष्टो हरस्त्रायताम् ।।४।। भुंजं एव तव क्षितेन्निवासस्त्वदपाङ्गं कमलालयाविलास: । सुखलब्धवधूद्वयीसमाजस्तव चित्ते हरिरस्तु भक्तिभाजः ॥५॥ यौष्माकीनयशोनिशाकरशते नित्योदिते मुद्रिते नाभीपल्वलपङ्कजे मुररिपोरन्ताहते ब्रह्मणि। नि:प्रत्यूहमहन्यपि च्युतचिरव्रीडाभरम्भूतयं भूयादब्धिभुवो रतोत्सवरसव्यासङ्गमनम्मनः ॥६॥

१. यशो (का); संतापितप्ता (का), भि (प); स (का), वैरिणीमां (प).

В. Me को begins bere \* on the 16th folio \*\* (ए)

२. Ms. को begins here on the 16th folio. त (प).

४. द्वावस्पेन (दी). ६. च (का), पं (का), भूयते (का), लग्नं (का).

मैत्रीचन्द्राभचन्द्रातपतलचिक्तो िच्यस्य व्यवस्य मूरुप्रोद व्यवस्त चित्रं चारु कोर्तेन्य व्यवस्त चित्रं चारु कोर्तेवर्गिना व्यवस्त चित्रं चारु कोर्ते चारु चार्य चित्रं चार्य चित्रं चार्य चित्रं चार्य चित्रं चार्य चित्रं चार्य चार चार्य चार चार्य चार्य

नित्याक्षीणकले निरङ्कभवले युष्मद्यशोमण्डले व्योमारोहिणि रोहिणीपतिरित्वयर्थोऽभवद् भूपते ! एतस्य प्रतिकारमेष महतो वैरस्य वीराचरन् वीक्ष्य स्वां मृद्धितः परेषु विनताः सन्तापयन् भ्राम्यति ॥११॥

त्वत्कोर्त्योपक्रतं न कि नरपते ! क्ष्यस्थितौ वैरिणां यद्वासांसि मलीमसानि धवलस्फीतन्त्यधौतान्यपि । ज्योत्स्नन्त्याशु तमांसि चन्दनरसक्षोदन्ति पङ्कच्छटा मृद्भाण्डान्यपि राजतन्ति परितः सौधन्त्यरण्यान्यपि ॥१२॥

<sup>3.</sup> लि (प), रिवरक्ति (प). ८. स्थना (का), न्य (मा॰का). १०. का and प्र both omit this verse. ११. पि (प), स्वामुदितः (म). १२. न (क्र्म) इ (दो); राग (का) राग्य (?) (दो), लः (दो).

यैर्युष्मत्करवालकालदशनोत्कृत्तैरिहैकक्षणे कीर्णा भूमिरियं भयङ्करतरैरेतैरुपेतैर्द्विम् । नीरन्ध्रं परिपूरितास परितो रथ्यासु मिथ्याभय-व्यग्रैः स्वर्गिभिर्गलाकुलगृहद्वास्थैरवस्थीयते ॥१३॥ त्वदसिक्लितदेहैरेकदैवोत्पतिद्भ-

र्व्यरिच विधुरवर्गैंश्चालनी चण्डरोचिः । अहमहमिकयाऽस्मिन् दिग्वधूभिर्विधूते

धरणिरजिन जिल्टा कीर्तिपिष्टातकैस्ते ॥१४॥
किङ्कौन्दी कन्दुकाली किमु कमलकुलं किन्नु वा कृत्तिवासाः
कार्त्तिक्याः कौमुदी किं कमलकुतुकहृत् किं कलानां कलापः ।
किस्वित् कर्पूरपूरः किमु कुलिशभृतः कुञ्जरः कञ्जदृष्टे !
किश्चित् क्रमीरजन्मा किमुपलिनकरः कीर्त्तयः किं न्वदीयाः ॥१५॥
नरेन्द्रमन्ये निगदन्तु देवं मया दयादक्षिण ! दृष्टमेक्म् ।
द्वीपायिते कानपयःपयोधेः पृथ्वीतले कल्पतरोः प्ररोहः ॥१६॥

संनिविश्य मनसा क्षितिप ! त्वां सैन्धवेषु समशोधि विरोधः येन ते चिरदरिद्रकुलेषु ग्रासवासविकलेषु पतन्ति ॥१७॥

इह तव देव ! नियतता करकमलकुशोदकेन जायन्ते । तत्तद्दूरदिद्रद्वारि द्विपदानवारिभिः सरितः ।।१८।। प्राप्तास्त्रासात् पिपासातिशयमुपगताः पातुमारण्यमम्भो युष्मद्विद्वेषियोषाः स्वसितसमुदयैस्तत्तदीयैरशोषि । एतत् संवीक्ष्य मूर्झानिपतिततनवो नैव जीवेयुरेना-स्चेन्नोपेताः शबर्यो निजनयनजलैः पल्वलं पूरयेयुः ।।१९॥

१३. मुपचितो (का), द्वाः (का). १४. क (प), पु (का). १५. का omits this verse. ब्टेंः (प०), का (प०वी). १६. मेव (का), द्वि (का), वी (का)१८. (तु) (का). १९. वा (प), ते (प), चे (प),ता (मा० वी).

वीर! त्वद्वेरिदारा गहनगिरिमहागह्वरान्तस्तमसं त्वत्त्रासाद्गुप्तवासा बरकालितहृदो यद्यदेव प्रपन्नाः। तत्तज्ज्योत्स्नायमानं धरणिपरिवृष्ढ! प्रेक्ष्य युष्मद्यशोभिः सद्यो मोहान्धकारानुसरणशरणा वासरान् वाहयन्ति ॥२०॥

भृङ्गारेण मणीमयेन करकं क्षौमेण वल्काम्बरं पट्टीयप्रकरेण बर्हनिवहं हारेण गुञ्जावलीम् । इत्थं प्रार्थनया कया न भवतो वैरिस्त्रियो वस्तुभिः क्रीणन्त्यात्मविनिह्नवाय चिकतं चिह्नान्यरण्यस्त्रियाम् ॥२१ ॥

निभृतमुषितैय्योषिद्वृन्दैर्वनान्तलतान्तरे
प्रतिदलतिन्छिद्रे छिद्रापितेषु भियाऽक्षिषु ।
शिव शिव ! मृगीयूथभ्रान्त्या समीपमुपागतान्
दधित हरिणान् हस्तैज्जीवातवे तव शत्रवः ॥२२॥
गान्धारा गुप्तदारास्त्विय चलित गलद्वाष्पधारा विहारा
गाढास्त्रासावगाढाः क्षितिपकुलमणे ! गूर्जरा जर्ज्जराशाः ।
तैलङ्गास्त्यक्तसङ्गास्त्रिभुवनितलक क्लिश्यदङ्गाः कलिङ्गा
मोरङ्गा मुक्तरङ्गास्सपदि समभवन् वीरक्ङ्गा विहङ्गाः ॥२३॥

काम्बोजाः कम्बुजन्माकरशरणकृतस्सद्धकान्तारकच्छान् विच्छायाः कच्छत्रा<sup>ह्या</sup> विद्यति कतमे कामरूपाः कुरूपाः । कुर्वाणे त्वय्यकस्मात् करकमलद्दतं कार्मुकं कूर्मपृष्ठो-त्कुष्टं कर्णान्तकृष्टं नरपकुलमणे कर्णमाकर्णयन्ति ॥२४ ॥

२०. गु (प), स्थमित्र (का), दव (का०प०), दिव (दी), न (मा० रा०), २१. ही (का), न (मा०रा०प० दी०) ह (मा०दी०), इ (का० प). १३. गु (का०प०),र (का). २४ दम (?) (भा०रा०), का omits this verse. हान् (प), कृ (प० दी).

उर्व्वीङगुर्व्वीतिमुर्व्वीधर लषय शरैव्वेरिक्वंवियंगुर्व्वी स्वर्व्वीथीर्व्वीतदर्व्वीकरिनकरमदैर्व्वीरकुर्व्वीति गुर्व्वीः । लच्चों कुर्व्वीत कोऽन्यस्त्विमव रिपुचमूर्व्वीजितैव्वेजिक्वं स्वस्त्याः कुर्व्वन् दुर्व्वीक्ष्यमोजो निजमितर घनुर्व्वारणैर्व्वीतिहोक्षम् ॥२५॥ वीराणामेष गन्ता नगरमयमरीन् सम्मुखानेव हन्ता सद्यो भेद्यं ततस्तैर्वत रुचिरिमदं मण्डलं चण्डभासः । मत्वेतन्मेदिनीयं प्रतरुणकरुणोत्किम्पिता त्वत्प्रयाणे सेनाधूलीवितानाञ्चलतलिब्बलिद्धम्बमेनं विधत्ते ॥२६॥ त्वत्सैन्ये धरणीमणे ! प्रचलित प्रोत्पीडमम्मान्तरे कूम्में द्वाक् परिवर्त्तिनि क्षितितले व्यावर्तमाने ततः । वाद्धेवीरिभरे वहिर्विंगलिते मैनाकपक्षक्षतिः कि न स्यात्स न चेद् भवेद् विकलदृग्धूलोभरैव्विस्वः ॥२७॥

यौष्माकीने प्रयाणे प्रचलजलिनिधप्रोण्ण्लद्वारिपूर—
स्नातैन्नीलिम्भ तोयप्लुतधरिणगतैर्द्धलि रुद्धूननाय ।
सेनारिङ्गत्तुरङ्गावलिवलितखुरोद्धूतधूलीवितान—
व्याप्ताङ्गैर्निःप्रयत्नं स्थितमितमुखितैर्द्दिगजग्रामणीभिः ॥२८॥

भूमीपाल कृपालवस्तव हया द्राग्दीर्णताया भया-दुल्लक्षच्येव गिरीन्टन्त्यघटितैष्टापाञ्चलैश्चञ्चलैः क्षुद्रा क्षोणिरमीभिषत्कटतरैः क्षुण्णा क्षणान्मास्त्वतो-धावन्त्यम्बरमेव चत्वरमनुप्राप्यान्तराप्यायिताः ॥२९॥

२५. का omits this verse—This is a strange letter in की; मा, रा and प has व or र. The same with this also; प has दो. त (प), व्वीन् (प), क्या (प), य (प), व (दी॰प॰). २६. ग (प). २७. त (का), वे (का॰प॰), घ (का) म (प). रः (का). २८. णे (का) स (रा), ल (का), पुवि (दी). २९. भ्र (प), स्ता (प), न (का), रियं स्फुरस्कुरपुट (का), रे (मा॰ रा॰) न्सान्तिवतो (प), पिना (प).

इन्द्रो निन्दति वाहमाह दिनकृत्वक्यां च मेबाक्यंत-श्च<sup>ङ्</sup>षुर्न्यञ्चति किं न पन्नगरिपोरन्तस्त्रपोद्वेकत: । वातः खञ्जित पञ्जगुपुञ्जित मनोराजिब्भवद्वाजिषु <mark>द्वेषा<sup>का</sup>जिषु वैरिणामिभमुखं धावत्सु यावत्सुखम् ।।३०।।</mark> यान्तु क्वामी समीराः क्षणमपि च मनः कुत्र नः स्पृष्टपृष्टं तिष्ठन्त्वेते सहस्रं मम पथि गिरयः को रयस्यापकर्षः । किन्नश्छिन्नम्पतेयुर्य्यदि जलनिधयः सर्वतः सन्निक<sup>र्पा</sup>न् हेषा हर्षान्यंतत्त्वयि जिगमिषति व्याहरत्येष वाहः ॥३१॥ समुद्राविध क्षुद्रभावन्दधाना कुतो भूर्य्यतोऽभीष्टवेगो विनष्टः । हयैर्म्मन्युनवामुना हन्यते किन्धरा निब्भराहङकृतैः पद्भिरेव ॥३२॥ दृष्ट्बोदञ्चत्कुथान्तान् धरणिप! करिणो धावतस्तावकीनान् किं भूयो जातपक्षाः क्षितिवलयमिदं क्ष्माभृतः क्षोभयन्ति । इत्युद्भ्रानः प्रधावेदमरपरिवृढः स्यान सद्यः शची चेत् भेरीभाङ्कारघूर्णत्कनकगिरिशि<sup>रः</sup>स्थायिनी <sup>स्या</sup>पनीया ॥३३॥ श्रृङ्गेणैकेन हेम्नः कथमयमभवन्मेरुरग्र्यो गिरीणा-मित्येन्ञ्जेतुमेतस्प्रहिनगिरिरसौ श्रीमतः सौधभावम् । आकीर्ण: स्वर्णशृङ्गै: सुललितकलशव्याजतो जायमानै-र्युष्मत्सेवानुरूपं विभवमलभत क्वाफलस्त्वत्प्रसादः ॥३४॥ कान्ताः कान्तारदेशाः कति कति कुसुमैः कौन्तली कुन्तलीयैः कार्णाटी केलिवाटीइतकमलकुलै: कौङ्कणीकङ्कणैश्व। काश्मीरीकश्मलाञ्चत्कुचतटकलितैः कुडक्मैः कङ्कपत्रे काण्डे कोदण्डदण्डस्पृशि तव निशिते गक्कते भूधरेश ॥३५॥

३०. गुर्वाचमेवार्वतः (का), त्वर्वाचमेवावृत(प), त्वर्वाचमेवार्वत (बी), ञ्चु (का), मा (का). ३१. न (का०प०), मन्तः (प), पृ (बी). सम (का), व (का), म्प्र (का), व्हा (प), नुपेतः (प). ३२. वा (का), ने (प). ३३. व्हो (का), कः (बा), म्ताः (का), म्प (मा०रा०). र (मा०रा०बी), स्ता (मा०रा०). ३४. तं (का), सु (प) गं (का), मा(प).३५, को omits this verse. हु(प), कञ्चणीयः(प), तैः(प), क्विं(माराप).

आ:शक्तिःशक्तिनाथ त्वदुरु<sup>बल</sup>दसिव्यक्तिसंसक्तिरिक्तां निर्ध्यूक्तिव्वंक्ति सूक्तिव्यतिकरवशतो भुक्तिमुक्तिप्रसक्तिम् । यद्भिक्तर्वक्ति सविंत परनृपतिपरित्यक्तिरस्य व्यनिक्त द्वेषप्रव्यक्तिरक्तिः क्षणमपजनितामुक्तिपंक्तिं युनक्ति ॥३६॥ प्राप्ता वासकसज्जतां प्रथमतो योद्ध्ं त्वयोत्कण्ठिता योधास्तेऽभिन्ता मनागरिचमूस्स्वाधीननाया स्थिता । भीत्या प्रोषितभर्तृका समभवत्त्वत्सायकैः खण्डिता दूरादन्तरिता विधाय कलहं हा विप्रलब्धा विधे: ।।३७ ।। श्रृङ्गारस्त्वमिस क्षितावरिबले वीरः परेषां पुरे रौद्रो दीनहृदामुदारकरुणस्तैस्तैर्गुणैरद्भुतः । हास्यो नित्यमदातुरङ्गदलने बीभत्स एव द्विषां दुर्वृत्तस्य भयानको नवरसः शान्तोऽर्थिसन्तोषणे ।।३८।। प्रामाण्यं परतः स्वतोऽपि भवतो विज्ञायते सन्मते भूमीन्दो ! भवता क्षणस्थिरतया वर्णाहिचरं स्थापिताः । सर्वज्ञैकसदीश्वरोऽपि न परं ब्रूते भवानीश्वरं तन्नैयायिकनायकःय भवतो मीमांसकत्वं कुतः ॥३९॥

> स्वतः प्रकाशो मनसो महत्त्वं धर्मेषु शक्तिन्तं तथाऽन्यथाधीः। भूपाल गोपालपदैकभक्ते-रन्यैव नैयायिकता तवेयम् ॥४०॥ शक्तःप्रमापयति वीर तवोपमानं प्रामाण्यमाप्तवचनेषु परैव जातिः। जातौ गुणागुणगणाश्रयिणो विशेषा वैशेषिकं किमपि दर्शनमद्भुतन्ते ॥४१॥

३६. का omits this verse. रण (प), म (?) (वी), वक्तू (प), पि (प बी). ३७. प्रथमतस्त्वायोद्धमुक्क. .(का), मृ (का), श (का), प्री (प). ३९. स (प). ४७. सं (प). क्य (का) व्लं (मा॰रा॰), श (वी). ४१. क्तिम् (मा॰ रा ), तो (वी).

त्वद्वाणेषु यमो जयेषु नियमो याने स्थिरं चासनं श्रान्तौ स्वासविनिग्रहो गुणगणे प्रत्याहृतिः श्रीमतः । ध्यानं शूलिनि धारणा च धरणौ धर्मे समाधिर्यत- स्तिन्निविण्णहृदः किमीश्वरपरे वाञ्छिन्त पातञ्जले ॥४२॥

एकं वस्तु यग्स्ति नित्यनिविद्यनन्दप्रबोधात्मकं सत्यं तत्त्वमसीति वाक्यमिखलं त्वय्येव विश्राम्यति । त्वामाकर्ण्यं न किञ्चिदन्यदवनीश्रुङ्गारमन्मन्यते त्वय्याप्ते जनकादिकीत्तिजनके कि ज्ञानमीमांसया ॥४३॥

गुणस्ते निःक्षोभाः प्रकृतिरियमाधत्त भवतो महत्तत्त्वन्तच्चाप्यजनयदहंकारमुचितम् । कृतं तेनाप्यूर्वीरमण गुणमात्रार्जनमितः स्फुरत्कम्मंज्ञानेन्द्रियसचिवमुख्यादिकमभूत् ॥४४॥

इति श्री हरिहरसुभाषिते राजप्रशस्तिप्रकरणम् ॥५॥

४२. ध्याय-ित (का). ४३. दि (मा), मनला (प), स(मा रा प)? ४४. णे (मादी), प्यु (का), सूर्य्या (का).

### राजोपासनप्रकरग्रम् ॥६॥

स्वस्याथवा परस्य द्वित्राणि मनोरमाणि पद्यानि । आख्याय व्याख्येयान्यव्यग्रं मधुरमग्रतो नृपतेः ॥१॥ विद्वानयमितरोवेत्याख्यानव्याख्ययोरेव । प्रांयः प्रथमे पद्ये परीक्ष्यते परिषदा पुरुषः ॥२॥ पद्यप्रसङ्गसङ्गतमथान्यथा वापि किञ्चिदवतार्ये । स्वाधीतदर्शनोक्तं युक्तं विद्वानुपन्यसति वस्तु ॥३॥ यावद्वचनावसरं ब्रूते मधुरं निराकुलं सदसि । पश्यन्नरपतिबदनं तिष्ठति तदनन्तरं धीरः ॥४॥ नासम्मतमभिदध्यादध्यास्य सदः प्रभुत्वमत्तस्य । यावन्नरपतिरुचितं वक्तुमपर्याप्तमप्युचितम् ।।५।। पृष्टे ब्रवीति हृष्टे हर्षमुपायात्यवादिते मौनी । नृपसदिस नोचितामप्यसम्मतो वाचमुद्गिरति धीरः ॥६॥ उत्थाने सभ्यानामुत्तिष्ठति याति तेषु यातेषु । मतमन्तराऽपि राज्ञो विज्ञायाशीःप्रदो बहिरुपैति ॥७॥ प्रत्यहमेवमुपास्ते सदवसरे सम्मतो नृपतेः। नाज्ञातनृपतिसम्मतिरुपसपंति सन्निधिन्तस्य ॥८॥ नानवसरे नरेशं सुबयित पुरुषः प्रियोऽपि समुपास्य। दिवसे न शोतथामा तामादरणोयतां लभते ॥९॥ मङ्गलनिलयो भूयाश्चिरमवनीं पालयन् जीयाः । जयभूमिचक्रशक ! स्वस्तीस्याद्याशिवः पुरो बाच्याः ॥१०॥

मनोहराणि (का) नि (मा रा प). ३. न (मा दी) ४. स (का).
 ५. म्त (का), त्व (का). ६. तां (प). ८. स्त (का). ९. च (मा).
 १०. स्वस्तीत्याज्ञीःपुरो वाच्या (प).

राजाशिषोऽवसाने द्वित्रा नरपालपूजिताः सुधिया । नत्याशीभ्यां सभ्या यथोचितं परिचितेन परितोष्याः ॥११॥ नोच्चैन्नं चातिनीचैन्नं सभामध्ये न हीनसम्बन्धे । न नृपासनास्त्रवस्त्रस्पर्शेऽपि विशन्ति विद्वांस: ॥१२॥ अत्युच्चैरतिनीचैरइलीलमयुक्तमनुपयुक्तञ्च । न वदति नृपतिसभायामादरमी प्सुम्मेहान्मनसाम् ।।१३।। नृपसिचवसङ्कथायां सङ्गतमपि नाभ्युपेत्य वक्तव्यम् । अनिधक्रुतभाषितायां वाचि विचित्ता भवन्ति धनमत्ताः ॥१४॥ अनुरञ्जय राजानं मा जानन् जातु कोपयेः प्रकृतीः। एतद्द्रयानुरागस्थिरया तिष्ठ प्रतिष्ठयादिलष्टः ॥१५॥ गुणवसनभूषणाद्यैर्ल्लभतामलमादरं नृपतेः । प्राप्नोति प्रियवेदी नेदीयानवसरेषुसौभाग्यम् ।।१६॥ बहुवाक्षौरविरुद्धो बद्धस्पर्द्धो जनेन हीनेन । स्वमुखेन याचमानः स्वगुणश्लाघी च लाघवं <sup>लभते</sup> ॥१७॥ उल्लद्भच्य सरिदरण्यग्रामगिरीन् कामकातरा यान्तु । अभिसारिण्य इवान्तस्तृष्णां निगदन्ति न स्वयं सुधिय: ।११८।। वेशः स एव सगुणः स द्रविणोपार्ज्जनोपायः । यत्र स्ववंशविद्यासदृशी न विशीर्यते कीर्त्तः ॥ १९॥ अभिलषति न खलु पुरुषः श्रियमपि कीर्त्त्या विनाकृतां कुशलः । क्षणिकाय वस्तुने कस्त्यजतीह चिरस्थिरं श्रेयः ।।२०।।

११. विप्रा(प)सन्तः। सुधिया(प),प omits परि, का leaves many letters blank and has यथोचितेन. १२. द्वे (दी), वसन्ति (का) विद्वांस उपविश्वन्ति (प). १३. नु (का), म (का). १४. ति (का) तोक्तायांवै (प), १५. य (का), तीन् (रा प का), द्व (मा रा), ष्ठा (मा रा). १६. सुसौ (मा का दी). १७ क्येर (का), भजते (का दी). १८. निन्दन्ति (प), नैव विद्वांसः (प).

राजा न जातु मित्रं सेवामेवाचरद्भिरपि वेद्यः। आजन्मलालितेन द्विजो रजोऽन्धेन भोगिना दष्टः ॥२१॥ लघुरिति न भूमिपालो बालोऽप्यालोक्यते विदुषा । भिसताचितेऽप्युदीते दहनकणे सा हि दाहिका शिक्तः ॥२२॥ कृतंमन्त्रिमनःक्वाथो लक्ष्मीनाथोऽपि नरपतेर्दयितः । कण्ठे कुण्वकुठारप्रहारतः प्रापितो मरणम् ॥२३॥ उचितामुपास्य रुचितामभिषेहि गिरं निरन्तरावहितः। अप्यायतिमतिपुरुषे प्रभुणा कलुषेण भूयते कथिते ।।२४।। अन्धा इव बिधरा इव मुका इव मोहभाज इव। पङ्गव इवानभिमते नृपतेनिवसन्ति साधवस्सदसि ॥२५॥ तालज्ञा इव तरलायथा यथा नर्तयन्ति धनमत्ताः। नृत्यन्त्यपरिस्खलितास्तथा तथैवार्थिनः कृपणाः ॥२६॥ आशापाशनिबद्धो नृत्यति किं वा नरो न धनिकपुरः । हतर्शेलूषस्य विधेः कुत्र विधेयः सुखमुपैति ॥२७ ॥ अलमात्मीयं विदितं विदितं धनिकस्य याचकोऽवहितः। चन्द्रं ब्रवीति चटकं चटकं चन्द्रं च लोभलोलमनाः ॥२८॥ अमृतायतामिति वदेत् पीते भुक्ते क्षुते च शतञ्जीव। छोटिकया सह जृम्भासमये स्यातां चिरायुरानन्दौ ॥२९॥ अल्पेऽपि नृपतिदत्ते प्रतिश्रुते वापि दातुमेतेन । उत्थायाशोर्देया क्विचिदुपविश्यापि परिषदौचिल्यात् ।।३०।। यदि नामासङ्गतनपि सङ्गमयितुमस्ति कोशलं वचसि । प्रस्तावे स्तुतिमाचर सुखहरणोयोऽनयैव नरपालः ॥३१॥

२३. क्ठिन (का). २४. आ (प) यं ? (मा रा). २६. सा (मा बी) मा बी and रा omit second यथा २८. र (का). २९. बी omits च. ३०. त्याः (का).

कि सम्यगिति प्रश्ने भीष्मः स्तोत्रं श्रियः पतेः प्राह । स्तव्यस्तेन श्रोमान् कस्य न वा वल्लभा स्तुतिवर्भवति ॥३२॥ सङ्कथनमप्यनर्हं पश्यति नृपतौ परेण केनापि । स्तुत्याशीन्नंत्यादेः कैवान्यस्मिन् कथाऽपि तत्पुरतः ।।३३।। राजिन परानुरागग्रन्थि इलथयन्ति सन्ततं पिशुनाः । एषामिहावकाशो रेखा-सदृशोऽपि वज्ज्येते विदुषा ॥३४ ॥ क्षुद्रोपद्रवभीत्या न त्याज्या राजपरिषदः पूरुषैः । कष्टकभेदादिभिया सुधिया केनापि मुच्यते देहः ॥३५॥ कुलशीलपौरुषादि-प्ररूयातयशोविशोभिजन्मानम् । धनवन्तमधनमपि वा रञ्जय राजानमुन्नतारम्भम् ॥३६॥ नीचसिचवसंघृष्टं धनसञ्चयलुब्धमल्पसन्तुष्टम् । धर्मपथ्यदपरक्तं वृथा विधायाऽपि नृपतिमनुरक्तम् ॥३७ ॥ यद्यसि गुणसमवहितो विहितोचितपौरुषप्रणयः । क्ष्द्रिक्षितिपसभायामाचर नायासमुपविश्य ॥३८॥ त्यागी वरमल्पधनः कूत्रेरकल्पेन किं कदर्येण । उद्धेरलभ्यपयसः सुलभजल पत्वलं श्रेयः ॥३९॥ अलमथकथनसहस्रैन्नरपितगुणदोषतारतम्यस्य । द्रविणार्प्पणे समर्थः सेव्यो राजेति परमार्थः ॥४०॥ शास्त्रार्थव्याख्यानैर्द्धम्मंकथाभिन्याख्यानैः । लिलताभिः कविताभिः प्रसङ्गतः प्रोणयेन्नृपतिम् ॥४१॥ इति श्री हरिहरसुभाविते राजीपासनप्रकरणम् ॥६॥

३२. तः (का) ष्मस्तो (मारा पदी), तिः (का): ३३. स्तु (मा का दी) के (प) का (का): ३४. का has letters blank, वा (मारा). ३५. व्हर्थ (प). ३७. दा (प). ३८. णा(मा)माचारणया (का).

### राजनीतिप्रकरणम् ॥७॥

विज्ञाय नीतिमन्तं श्रीमन्तं सेवते सुमतिः। अनयप्रणियिनि राजिन नाजिनि कुत्राऽपि कल्याणम् ।।१।। अल्पुपचितैरुपायैश्चऋभृदेको भुजैरिवचतुर्ब्भिः । नृपति: श्रियमि सुचिरं हरिरिव परिरभ्य निब्भेरं रमते ॥२॥ साम समे सुमतीनामधिके दानं रिपावुचितम्। भेदः सर्वत्र हितो विहितो विजयाय विग्रहः कृतिनः ॥३॥ समकक्षे प्रतिपक्षे साम्ना सुखमेधते सुमतिः। अन्यत्र सामकामः पश्चात् परितप्यते नृपतिः ॥४॥ साम्नान्वितोऽपि बलवान् जलमिव विह्न विनाशयः<sup>यबलम्</sup> । तस्माद्बलवति सामध्यानमलं मन्यते सुमतिः ॥५॥ वदतोऽपि प्रियवचनं रुदतोऽपि हि कण्ठमादिलष्य । शपतोऽपि दैवतशतैन्नं भवति विद्वान् वशे द्विषतः।।६।। रणपतितस्य मुखान्मे श्रृणोतु भूगे रिपोर्धनं गुप्तम् । इत्याह्य समीपं हतो हतेनापि हत-नृणे येन ॥७॥ अतिबलिनामपि मलिनाशयेन बलिकर्णपुत्राणाम् । विश्वासोपनतानां वासो-पुत्रेण जीवितं जहे ॥८॥ अपरोक्षितपरवञ्चनमञ्चिति लोभादपेक्षितप्रेक्षी । व्याधृतपक्षमवशो विहन्यते पक्षिवित्क्षितिपः ॥९॥ कूरचरितेन सङ्गतमसङ्गतं सत्स्वभावस्य। जीवति पटीरविटपी परिरभ्य न बाबपावकं प्रायः ॥१०॥

२. अननु (प), ति (का). ४.प misses these three lines पदत्रयं पपुस्तके नास्ति. ५. त्येव (का), ध्यामलनं (मा रा). ७. नरपतिरस्य (प), यो (का), तो (प), पी (मा रा का दी) ८. विद्यम्भरादीनाम् (का), ६. वे (का). १०. का has no दाव.

निहतं गीतेन मृगं मीनं बिल्शेन तेजसा शलमम् । दृष्ट्वापि यदि न पश्यति नश्यित कि केन करणीयम् ।।११।। क।मं कुमीनसदृशं राज्यमपि प्राज्यकष्टकं कुशलः । पाकान्वितमतिसुरसं भुङक्ते बहुधाऽवधानेन ।।१२।। अतिचलवति मतिशाली स्ट्रश्नृपाली-नमस्कृते नृपतौ । दानविधिं विदधानो गताभिमानोऽतिवाहयेत्समयम् ।।१३।। अर्थेन रक्षितिमदं राज्यं पुनरर्थमर्प्यति । अर्थैकपरो नृपतिः परिहरति पुनः क्षणादुभयम् ।।१४॥ अप्यतिशयितमनर्थं शमयत्यर्थं समर्प्यवन्नृपतिः । तननर्षयन्निरर्थं प्राणेन समं परित्यजत्यर्थम् ॥१५॥ उत्तारयति विपत्ताविति धनवत्तामक्क्षते क्षितिपः । चेन्नेह तदुपयोगसां नियतं वित्तसञ्चयो रोगः ॥१६॥ रविरिव सुचिरेण रसं भृशं नृपो धनमुपादत्ते । काले वर्षति हर्षान्निस्पृहमुच्चेऽपि नोचेऽपि ।।१७।। दानं राज्यनिदानं प्रबले स्वबले च दुर्बले नृपते: । फलमत्र कालहरणं सहप्रहरणञ्च पापसन्तरणम् ॥१८॥ वृतिभिरनिवृत्तमुखा यस्य नृपस्योपजीविनः पुरुषाः । स हि समिति विजयमयते शेते सर् वा सहस्रेण ॥१९॥ यद् भुक्तमभून्नृपतेराकोटिष्टावधि भटानाम् । यावद्गुणं तदर्पंणमिदं षिदन्त्याजिपिशितभुजः ॥२०॥

११. डि (का), तदापि (प). १२. ण्ठ (मा रा)?. १३. सदित (का), मा (प). १५. स (का प) ये (मा रा ) corrected as य, द (का). १६. द (का), प (का), स्त्रीस (का प). १७. नि (मा) तिः (वी). १८. पि (क), संह (का). १९. मु (का). २०. र (वी), दूरण (प), व (का).

विजितो रिपुरपखेदं भेदं चेत्तस्य साधयेन्नुपतिः । सुहृदा योऽजनि भिन्नः कि न हितन्तस्य वेथसा विह्तम् ॥२१॥ एकारिपित्रयोश्चेत् परस्परं भूष्योबर्भेदः । तदरिः परिगतनोतिः सुख्नमियोगं करोतु गतभोतिः ॥२२॥ शत्रोः पराभियोगइचेदजनि निरौषधं गतो रोगः। परपरिभूतस्य यतः कुतोऽन्यतः पौरुषप्रसरः ॥२३॥ **श्वित्यागर**परि**बाङ्कामवा**ष्य लङ्कामपि दशास्यः । भेदेन समरपृष्ठे शयितो दियतोऽपि गिरिसुताभर्तुः ।।२४।। अभिलषतोरनुभावान् तिलोत्तमायाः किलोत्तमानुभयोः । सुन्दोपसुन्दयोरपि नाशो भेदादुदाहृयते ॥२५॥ मित्रे धनैरथ जनैर्न्वयेन विनयेन भेदिते नपते:। क्त्राहिभयव्याकुलहृदो बहिब्भीवसम्भवो भवति ॥२६॥ भेदो भवति निहन्ता क्षुद्रेणापि स्वकेन लोकस्य। अन्तःशरीरजन्मा स्फोटोऽपि स्फुटतरं विनाशयति ॥२७॥ निजवलपौरुषबाध्यं यदि वोपायान्तरासाध्यम् । नृपतिर्विवज्ञाय रिपुं चण्डकृतिद्दण्डमाधत्ते ।।२८।। शास्त प्रभावमन्त्रोत्साहकृतां प्राह पण्डितो नृपतेः । सम्पन्नः सुक्रमनयाऽपनयाय परस्य विग्रहं कुरुते ।।२९।। चिरपरितोषितवाहः स्ववृत्तिसोत्साहसुभटसन्नाहः। नीरन्ध्रगुप्तमूलः प्रयाति राजा रिपोरननुकूलः ।।३०।।

२१. न (बी), किञ्चिहतं (प) कि न हितं तुष्य (का) हि (का प). २२. भेंद्रयोः (प). २३. त (प), वः (मा). २४. श्री (प) वा (मा रा प बी), का is obscure. तदेन . २५. रनुरागान् (प) त् (का), हि (का). २६. भैंः (प), तो (प). २८. रैः (प). २९. क्तिः (का), व (मा रा ), ३०, सु (मा रा न्नी) सुवृतिसेनः (प),

देवद्विजगुरुभक्तिश्चरपरितुष्टैबर्भटैर्य्युक्तः । बहुधा विमुष्यकारी नारीणां वशमुपैति नरपाल: ।।३१।। अबलोऽसि न जितकाशी प्रतिभटराशीन् परापत क्षिति । जाताम्भःकणपातः क्व विनश्यत्यनलसंघातः ॥३२॥ शूरोऽसि दूरपातिभिरात्मसमैः सद्भटैरपि समेतः । युद्ध्यस्व बद्धसाहसमधिकैरपि धीरवीरबलै: ।।३३।। विजयेन राज्यभोगः सङ्गरमरणेऽप्सरोभिरभियोगः । मा विरम वोर ! युद्धादुभयविरुद्धा पशोर्थ्यशोहानिः ॥३४॥ युद्ध्यस्व बद्धमानं दानं सानन्दमाचर धनानाम् । मा तात कातरत्वं राज्याय भज क्षणक्षयिणे ॥३५॥ निब्भंरमुपार्ज्य यशो न वशो भूयाः कृपणतायाः । आकर्ण्य नरपतीनां पुण्यस्तीनां पुराचरितम् ॥३६॥ क्षुद्रेऽपि क्षोणिभुजान जातु वैरिष्युपेक्षया स्थेयम्। स्वयमनिहतः समुद्रे क्षिप्तोऽपि जवान शम्बरं बालः ॥३७॥ कपटादिप रिपुहननं कुर्यादिति नीतिरौशनसी। हननमृते च गुरुमते बन्धादि विधीयते रिपोः कपटैः ॥३८॥ धीरः सत्कुलजन्मा सन्मार्गरतः कृतज्ञसेवी च । स्फुरितमतिन्र्वृपितिहतः सुकृतैरुपयात्यमात्यपदम् ॥३९॥ न्पहितविनिहितहृदये सुकृतिनि सचित्रे निवेशितात्मभरम्। यद्राज्यं तेन सुखी भवति परायत्तसिद्धिरवनीश: ॥४०॥ स्वस्मिन्नेव समस्तो येन न्यस्तो भरः क्षितीशेन । स्वायत्तसिद्धिरेषः स्वकरधृते मन्दिरे वसति ।।४१।।

३१. क्तः (मा रा), क्ति (का), नाम्ब (मा रा), ३२. पः (प). ३५. ज्यं (दी), ने (दी). ३६. मृ (का दी), ता(प). ३७. जां (का), क्षमा (मा दी). ३८. द्वा (मा). ३९. महितः (प). ४०. यं (मा रा) रः (दी).

दु:खं परवशमखिलं स्ववशं सुखम्स्यम्हतं मुनिभि: । तदनवहिते सहाये यद्वाप्यहितेऽवगन्तव्यम् ॥४२॥ राज्यं हि सचिवनृपयोरत्युच्छितयोर्य्यदायत्तम् । तद्वै राज्यं तत्फलमलम्भि शकटारनन्दाभ्याम् ॥४३॥ नृपसचिवयोर्द्वयोरिप सरूपयोश्चेद्विभिक्तरिषशिष्टा । द्वत्द्वापवादहेतुन्त्रियतं स्यादेकशेषविधिः ॥४४॥ पौराः परिणतनीतेः फलेन जानन्ति मन्त्रितं नृपतेः। इदमन्यैरुन्नीतं विपरीतं फलति निर्णीतम् ॥४५॥ हृदयं नृपतेम्मन्त्रो मम्माणि भवन्ति मन्त्रिणस्तस्य। तेषामपि यदि भेदो विच्छेरो जीवितस्यैव ॥४६॥ निजहृदयं सत्प्रणिधिः शास्त्रं चक्षुस्त्रयं नृपतेः । यै: पश्यत्यतिसूक्ष्मं व्यवहितमितदूरवित्त वा वस्तु ॥४७॥ पर्यालोचयति न यः कार्याणि कृतान्यपि प्रकृतिमुख्यैः । स्वयमनवेक्षितकम्मा कृषिपतिरिव हीयते स नृपः ॥४८॥ हिमकरसमस्समक्षे परपरोक्षे सखा वृषावर्कस्य । जलिधरिव दुरवगाहस्तमाह नरपालमाङ्गिरसः ॥४९॥ अन्धोऽप्यन्योक्तपथो दण्डधृगन्योपचरणीयः । राजत्वमप्रतिहतैर्ज्जनानुरागैर्भजित भूपः ॥५०॥ उच्चैर्यद्यस्ति मनः कि विपदा सम्पदा गन्त्री । पुरुषस्य मनिस भग्ने मानेवापत्सु लक्ष्यते लक्ष्मी: ।।५१।।

४२. प omits इति, न (प). ४४. व (का प). ४५. णं (प). ४७. ण (का), शू (मा रा), पि (का), वी omits वा; मा and रा leave this blank. ४९. रं (का), ष्प (मा रा वी). ५१. मिरा (का).

लघुरत्युच्चैश्चिरतः ऋषेणं गन्तासि गौरवं तात ।
कलया कलया काले कलानिधिः पूर्णतामेति ॥५२॥
भज लघुमिप भजमानं मानं मा वर्द्धयावलिप्तस्य ।
यदि सर्वत्र समत्वं श्रियो ममत्वं विमुञ्च योगोव ॥५३॥
कृतमथ मधुरतरैरिप भूमिभृति व्याहृतैर्ब्बहुभिः ।
प्रतिजानामि समृद्धि साहसयुक्ते च नित्यमुद्युक्ते ॥५४॥
इयमत्र कयापि दिशा नोतिदृशा दिशता पदवी ।
चाणक्याद्यभिधानाज्ज्ञेयनिधानादथान्यदुन्नेयम् ॥५५॥

इति श्री हरिहरसुमाषिते राजनीतिप्रकरणम् ।।।।।

५२. म (रा). ५३. योऽस (का). ५४. ह (का), प् (का). मा and रा omit स. मू (का).

## समयवर्गानप्रकरणम् । 🖂

प्रस्तावे समयादेर्व्वर्णनमाकर्णयन्नृपतिः । प्रायः प्रसीदतीति प्रसादयेदेनमेतेन ॥१॥ कान्ते स्नेहिनिधौ समीयुषि मधौ जित्वा श्रियं शैकिरी विश्लेषाविव तस्य पाण्डिमभृतामालीलतानामियम् । कर्त्तुं नूतनिषत्रपत्ररचमां किं काननश्रीरिमां प्राचीनां पवनाञ्चलेन परितः पत्रावलीं लुम्पति ॥२॥ दरोन्मोलन्मल्ली मुकुल-कुहराभ्यन्तरगतं **दुरा**स्वाद्यं सद्यो दलमविकलीकृत्य सकलम् । समीपे सविश्य क्षणमथ परिक्रम्य परितो न पातुं हातुं वा प्रभवति मरन्दं मधुकरः ॥३॥ अन्योन्यस्य नियन्त्रणापरिभवादप्रौढशीतातणः। पुष्पत्किश्कचूतनूतनदलाविब्भूतशोणश्रियः । पद्मोल्लासितगन्धवासितवहद्वातावदातिवधो मोदोन्मादजुषो हरन्ति हृदयं वासन्तिका वासराः ॥४॥ प्रसूनपटला रुणोन्नतपला श जाल च्छला-न्मनांसि मदनो बलाइहति मानिनीनाम्मुहु:। न चित्रमिदमुद्गता यदिह भृङ्गधूमावली वियोगिनयनाञ्चलीर्न्नयति खेदमस्नाम्बुभिः ॥५॥ सन्ततागतवसन्तमारुत-प्रोल्लसल्लल्तिपल्लवोर्मिभः । प्लाविता वनलताभिलाषिणः शास्त्रनः किमनुरागसागरैः ॥६॥

२. जर्बी (का प), दितरस्य (का), पत्रचित्र (प). ३. र (का प), तत्र (का). ४. पात् (का), छप (प), छया (का), शा (का), द्वि (का), ५. सका (का), ङज (प). ६. सि (बी), नः (मा रा बी), वि (मा रा).

कार्णाटी-केलिवाटो-विटपि-नवदलान्दोलनाइचोलबाला-चञ्चच्चाम्पेयमालानिविलपरिमलाकर्षणोत्कर्षभाज: । वाता दातार एते मलयजमधुरामोदपूरैः प्रमोदान् गोदावीचीविनोदार्जिजतजिङ्मगुणानुद्वहन्तो वहन्ति ॥७॥ व्याधूतचूतनूतनसौरभघनमञ्जरी-परीरब्धाः । स्मरानुयाता वसन्ति वासन्तिकासु लितकासु ॥८॥ सम्भुक्तसुरिभमीनो रिवरुच्चैरिश्वनीमुपारूढः। स्फीताम्बरस्सहेलं खेलति मेथेण राजेव ॥९॥ हित्वा हित्वा विधुरमनसो वीतकालानृसाला--नन्तः पुष्पामपि मधुलिहः पाटलाम्पालयन्ति । तत्तन्वीनां स्तनणिरिशिरो नूनमारोढुकामो जातःस्वीयोत्सवस५्दयं वीक्षितुं स्वेदविन्दुः ॥१०॥ पाटलापरिमलापहारिणः कुञ्जकोषझरगूढचारिण: । तस्करानिव तपर्त्तुवासरे प्राप्नुवन्ति न जनास्समीरणान् ॥११॥ रविकिरणानुगृहीता ग्रीहमेध्वणवोऽपि रेणवो धरणे:। चरणं दहन्ति सुचिरोपमईनं कः क्षमो भवन क्षमते ॥१२॥ माद्यच्चण्डमरीचिमण्डलचलत्तेजोनलत्रासतो दूरोन्मुक्तवियत्पथं विरचयन् वातं बलान्निःकथम् । कुवंस्तोयमहो महोज्यकलुषं भूयास्त्रिषन्द्राघयन् प्रस्वेदेषु वपूषि नि: वययति ग्राप्मोयमूष्मोल्वण: ।।१३।। उपभुक्ताशेषवृषं धावन्तं मृगशिरोंगभोगाय । कः खंचरकेसरिणं पश्यतु भास्त्रन्तमन्तकप्रतिमम् ॥१४॥

७. लो (प). ८. ल (का) ता (रा). ९. चरः (का), षेन (प) खेण (का) खेन (मा रा बी). १०. म (का प), शि (का), वो (का), हु (प), तं (प). १२. प omits भवन, सहते (बी). १३. त्त्रा(का), चर(का), वंस्ता(का) कहु(का), कु (का). १४. मा राबी and प have राशि before भोगाय.

स्वपिति ग्रीष्मभयादासायं सुक्रमाहिलष्टसवातच्छायम् । जलुर्यत्नशतान्यारभतां को नामान्यत्रैतल्लभताम् ।।१५॥ तापभीत इव तोयचरोऽभूद् ग्रैष्मिकेषु दिवसेषु मनोभूः। यज्जले विहरतामिह यूना-माविरस्ति रतिकेलिरनूना ॥१६॥ सारङ्गाः परमादरादगणितप्रौढातपाः पादपा-नारुह्य स्फुटमाह्वयन्ति विरुतैरागामिगौ प्रावृषम् । औत्सुक्येन समीयुषां मघुलिहामन्तःस्पृहादन्तुरं ब्रूते नीपवनीषु हर्षजननीं सम्भाविनीं सम्पदम् ॥१७॥ हृष्यन्तिश्चरदुर्गता इव घने दातर्युष्वर्युद्यते दातुं वारिवसून्यसूनिव पुरः प्रान्तुं परिस्पर्धिनः। झञ्झावातविधूतपत्रमुखराः शाखाकरास्फालिनः कि वर्षाुसु परस्परेण कलहायन्ते धरित्री हर्ः ।।१८।। अस्याङ्के कषपट्टभासि-चपलाश्रीः स्वर्णरेखायते धारासारघनं सुदर्शनमदश्वकं जगत्पश्यति । प्रोदञ्चद्वनमालमञ्चनस्वा देहेन पीताम्बरं दूरोन्नीतिशिखक्षमण्डलमिदं रूपं हरेमम्बुकः ॥१९॥ एकत्वं न रसैः कयोस्समजिन स्त्रीपुंसयोः प्रावृिष प्राप्तौ यद्रसनिब्रभराविह धराकाशौ चिरादेकताम् । योषित्स ङ्गमगूढ्सर्वतरुणः कालोयमालोक्यते छन्नः क्वापि दिवा युवापि निश्चया ऋोड़ोक्कतः ऋोड़ित ॥२०॥ मैथुनभोगोपरतः पयोदमलिनाम्बरात्ररणः । पामर इव रविरधुना प्रकटं वर्षांसु कर्क्कटं भुडक्ते ।।२१।।

१५ व (मा रा ), न्तू (मा). १६. न्ति (का). १७. नी (रा). मन्त (बी), न्त (का), वि (का). १८. प्तं (का), त्त्र (का). १९. मा (सा राप), ञ्चूल (प्र), एड (बी), न (बी) वस् (बी).

म्लानान्नीपतरोरपीपतिष्मान् सन्धः शरत्प्रावृषो-रन्तःकोरिकतामहो मधुलिहो जातोमवातोतरत् । पुंहंसान्समचीकरत् कृतिधयो भाष्येषु वागृद्यमं कि केका-निगदन्त्वजीगमदितक्लैव्यं कलापित्रजान् ॥२२॥

सिं<mark>हादवाष्यः कन्यां सैहीमयमाश्</mark>रितो वृत्तिम् । विकिरतिः कैरवमुक्ताः घनकरटिघटाविवारणो भानुः ॥२३॥

शुभ्रैरभ्रकुलैः सितं समकृताकाशं सरः कैरवैज्जातीभिविषिनिश्रयो विकसितैः काशैरियं काश्यपी।
चञ्चच्चन्द्रमरीचिवीचिभिरिमः किञ्च क्षपास्तित्कमु
क्षुब्धक्षीरसमुद्रमुद्रितहरित्त्रोडे शरत्त्रीडित ॥२४॥

उत्सृज्याम्बुधिजामुखाम्बुजसुखास्रोकवतं यश्चिरा-द्देवः सेवितवान् सरोजनयनो निद्रां समुद्राम्भसि । सोऽप्युत्तुङ्गभुजङ्गभोगशयनाज्जार्गात यस्योत्सवे सोऽयं शारदशीतरोचिषि चमत्कारः कथं कथ्यताम् ॥२५॥

भलोद्गतैरुज्जघनोत्कटातटैविकाशिकाशैस्सितकेशपेशला ।
परं स्फुरन्नर्त्तयतीय खञ्जनं
शरज्जरद्वारवधूरिवेक्षणम् ॥२६॥
शरदमपसरन्तीं युक्तमेषा सरःश्रीरनुसरित विनोदान् कौमुदानाददाना ।
उपसरित कराले हन्त हेमन्तकाले
भवति किमिति शालिक्षेत्रयाल्प्रमोदः ॥२७॥

२२६ साः (बी), में (मा राः पदी). २४. हः(का), मा (मारा दी), मां (प). २५८ सर्थ्योः (का). २६: जा (का), दिश (का), पुर (का). २७. नती (दी), र (का राःव वी), जिल्(का).

नीचश्त्वमसि तुलायामयमुच्चैः कार्त्तिकी शशाङ्क इति । शरदङ्काशविकासादुपक्षितवर्ती मुमोच मलिनोऽकर्कः ।।२८।। शीतै र्वेतैर्त्रिकृतं निसर्गान्मार्गादपि अंशितमंशुमन्तम् । दृष्ट्वा सरो वा बत वासरो वा दैन्ये यदन्वेति न चित्रमेतत्।।२९।। नीहारतूलभृतमम्बरमेतदुच्चैरासाद्य नाद्य मिहिरो बहिरभ्युपैति । दीने दिने द्रुतमनेन विनेह शोच्यो नोच्येत केन तस्णस्तिमिरावरोधः ।३०। स्पृष्टं वारि व्यथयति मुहुर्वेह्मिदाहा विशिष्टं कम्पः कष्टं नटयति वपुर्वादयन् दन्तवाद्यम् । तूलस्यूलावरणविकलं हन्त हेमन्तजाता वाताः सूचीनिचयव्यचितप्रायतां प्रापयन्ति ।।३१।। वृदिचकसन्दंशवशान्मिलनमुखो जातवेदन इवायम्। पौषभिषजोपनीतं वियन्मणिम्मूलमुपभुङक्ते ।।३२।। निर्गतान्यकुसुमे हिमागमे सन्निषेव्य तिलसूनसम्पदम् । भाविकुन्दमकरन्दविन्दवे मन्दमन्दमिलवृन्दमञ्चित ।।३३!। सोत्कम्पमस्मिञ्छिशिरे शरीरं मङ्कोचितं को न करोति जन्तुः । नीहारतूलप्रकरप्रवेशाभिका परं व्यायतकायमास्ते ।।३४।। अध्वन्यानां शिशिरसमये चण्डचाण्डालकाण्ड-प्रायाः कायानहह पवना<sup>ः</sup> क्लेशयन्तो विशन्ति । बध्नन्त्येते सपदि सुदृशां दुर्भगानामपीह प्रौढ़ाश्लेषाश्लिथितदियतं मूर्धिन सौभाग्यपट्टम् ॥३५॥ नन्दितवह्निरनिन्दितभानुः श्रितसोष्मस्त्रीस्तनगिरिसानुः । तूलस्थूलावरणास्तरणः शिशिरं शमयति सम्यक् तरुणः ॥३६॥ २८. बुपाहतरिंत (का ) . २९ वि (रा), र (का). ३०. मु (मा वी), ले (मा), च्ये (का प बी), मो(बी), णं (का). ३१. व (का), म्पं (प), स्तू (मा), शू (प),व (का).

३४. श(का), निशाकरो (प). ३५. न्ध (का). ३६. नि(मा रा प का दी), न(मा रा).

शिशिरेऽनुधावित् रिपौ धनुरप्युन्मुच्य भानुरपयातः । मकरालयमपि तीर्णः किं भीरुः कुम्भमाविशति ।३७।ः

आविष्कुर्व्वन्निव नवनवेनादरेणानुरागं सर्वाङ्गीणं सुचिरविरहोन्मूर्च्छितायां निलन्याम् । त्रेलोक्यान्धीकरणतिमिरद्वेषरोषारुणत्वं व्याकुर्वन्या किमयमुदयत्यम्बरे तिग्मरोचिः ॥३८॥

इदमनुष्तिहोतुः कोऽपि होमावसान-ज्वलदनलमवादीत् कुण्डमाखण्डलस्य । मणिघटमभिषेके प्रातरस्योचुरेके कलितकिरणतोयं मण्डलं चण्डभासः ॥३९॥

व्यधित विधुमधीनं बल्लभं वारुणीति स्फुरदरुणितमास्यन्तिर्ययगावज्जंयन्त्याः । सुरपतिहरितो यत्कृण्डलं व्यक्तमेकं तिददमुक्तिमूचुम्मण्डलञ्चण्डभासः ॥४०॥

प्रायः प्राचीप्रमदाभिहतः प्रागचलप्रासादोत्पतितः । उदयति रविरतिशोणिमशोलः कुङकुमकेसरकन्दुकलीलः ॥४१॥

सवितरि चिरवैरिण्युत्थिते निःपतन्तो भयविरिचतपक्षा गोलताप्राप्तवक्षाः । मधुकरनिकराणां कैतवादन्धकाराः

प्रियकुलमदसीयं किं सरः संश्रयन्ते ।।४२।।

३८. सा (रा), नं (मा रा दी), हुर्वान्ता (का). ३९. चि (का प). ४० प misses this verse, तं (का), चि (का). ४१. प्र (मा रा) प corrects this foot as प्रागबलेशशिखरतःपतितः. ४२. चलि (का), स्त (का) र (का).

विरहेण रवेदिनावसाने परिपीतानि विषाणि वारिष्यः ।
कमलोदरिनस्सरिद्द्वरेफव्यपदेशादधुना किमुद्गिरन्ति ॥४३॥
त्वमन्यहरिदङ्गनाविहरणव्यपेतभणः
स्पृशन्पगतोऽत्रयः किमधुना करैम्मीमिति ।
प्रसार्य्य कमलङ्करं भ्रमरभाङकृतिव्याजतः
समाचरित पद्मिनी किमु रवेरुपालम्भनम् ॥४४॥

माध्याह्निकैर्मिहरवह्निकरालकीलैः काष्ठोत्करादिव परिज्वलतः पतद्भिः । अङ्गारकैरिदमपूरि जगत् किमन्यत् तेजोऽपि नायनमिहायनमुज्जहाति ।। ४५ ॥

नीरावैव्विहगैस्तिरोहितगिरो निर्वातिनस्पन्दना
मध्याह्ने मिहिरातपेन तरवस्तप्ता इवोन्मूच्छिताः ।
शोकोन्मादभरेण पादपिततास्तेषान्तु जाया इव
च्छायाः सङ्कुचितोपतप्ततनवः क्रोशन्ति झिल्लीरवैः ॥४६॥

रिवरयमभूत् प्रागारूढो नभिक्श्वरं शनै-भीटिति पतित प्रत्यक्सिन्धौ परिस्खलितस्ततः । कथमपि चिरायासादासाद्यते प्रमुच्चकै— विविधरयमधःकर्तुं कञ्चित् पलं न विलम्बते ॥ ४७ ॥

विधिना विनिपातनाय नोतो रिवरस्ताचलमम्बुधावगाधे । मुखमुद्रणमम्बुजैरुपेतं प्रणयं के विपदि प्रमाणयन्ति ॥ ४८ ॥

४३. ज (बी). ४४. रह (प), पक्षः (रा). म्न (का) रि (मा रा) ४५.म (का प), मा and रा miss म. ४६. हा (का). ४७. व (मा) रिपतिः (का), चिर (का), कि (का).

चिरकरपरिमृष्टं भानुबिम्बं दिनान्ते सकुतुकमिव शोणं कालकापालिकेन । चरमशिखरिकण्डान्तस्थली नीयमानं विशति भसितपिण्डं गैरिकैल्लिप्तमेतत् ।। ४९ ।। प्राची कलावत्यपयाति कान्ते सायं सपतनी समयते मदीया । इतीव शोणं सपदि प्रतीची रषाऽक्रकंबिम्बं वदनं पिधत्ते ॥ ५० ॥ सन्ध्यासङ्गिषिगङ्गवारिदघटा चञ्चज्जटासङ्कटा--दीषद्दर्शितचारुचन्द्रकलिका क्रान्तालिकान्तयुति । क्वापि क्वापि वनालिनोलिमसमाहिलब्टारुणाभाष्टदिग-द्वोपित्वक्पिटिशूर्जटेर्न्न हि घटेतैतिद्वियत् कि वपुः ॥ ५१ ॥ नक्षत्राली पद्मकुञ्जे मृणाली चक्रेणाक्केंणार्धभुक्ता विमुक्ता । यद्वा सन्ध्यारागसिन्दूरवीथी-मु≆ता-शुक्तिः कि कलावत्कलेयम् ॥ ५२ ॥ चरमाचलव्यवहितस्य रवेः किरणावशेषमवरोद्धुमिव । कथमेकदैव सहसा परितस्तमसा समाववृतिरे हरित: ॥ ५३ ॥ यान्यासन् वासरश्रीविरचितमिहिरोदारदीपोपिष्टात्— ससृष्टार्वाक्कपालायितवितत्रविषक्षीलता-कज्जलानि । भूमीभाण्डे हरिद्भिर्य्युवितिभरिभतः पात्यमानानि मन्ये तान्येतान्येव सम्प्रत्यविरलितिमरस्तोमभावं भजन्ति ॥ ५४ ॥

४९. कन्तान्तस्तर्गों(रा) कण्डान्तस्तर्गों (मा), कन्थान्तस्थलीं (प), कन्थान्तस्थगी (थी). ५०. सम (का) वर्षा (का). ५१. स (मा रा प ), हा (का), द्वि (मा रा प दी), तिः (का), ५२. युक्ता (का). ५४. वि (का), वा (मा रा प का दी), वितनुरियंमीलता (का), यंनी (मा रा ). नीलिमा (प).

दत्तोष्णंशुकरावकाशमभितोऽप्याकाशमाशु ग्रस -न्नद्वैतं महसामुपाद्दतरसां क्ष्मामन्धकूपे क्षिपन् । मत्वैतान्यपि तेजसानि सहसा चक्ष्रंषि मुष्णन्नहो द्रोहोन्मादमयस्तमिस्रनिचयस्त्रैलोक्यमाका ।ति ॥ ५५॥ अधिगगनमनेकास्तारका राज्यभाजः प्रतिगृहमिह दीपा दर्शयन्ति प्रभुत्वम् । दिशि दिशि विलसन्तः सन्ति बद्योतपोताः सवितरि परिभूते किन्न लोकैंग्यंलोकि ॥ ५६॥ समुदेति लिम्बतालकचुम्बितमिव कैतवात्कलङ्कस्य । प्राचीललाटपाटलचन्दनिसन्दूरिवन्दुरयमिन्दुः ।।५७।। प्राच्याः किं वदनं दिनेशविरहार् व्यक्ताञ्जनास्रं शशी कान्दर्पः किमु दर्पणो दिनपरित्यागोन्मिषन्मालिमा । किंदवामृतपाकपात्रमुदितान्तर्वाष्पमुज्जृम्भते किं वा पञ्जरमभ्रकीयमुदरव्यक्तेन्द्रलीलामृगम् ॥५८॥ अस्तग्रस्तगभस्तिमत्करतित्यङ्नीतचञ्चपूटी पाटीराद्रिमथो हिमाचलमधः प्रक्षिप्य पक्षद्वयम् । पश्चादुन्नतपुच्छपुञ्जमुदयत्प्राचीप्रकाशच्छला — दण्डं मण्डलमैन्दवं जनयति व्यक्तं बकोटी-वियत् ॥५९॥ निशा सूते सूनुं सपदि सुरतानन्दिमिति यत्

निशा सूते सूनुं सपिद सुरतानन्दिमिति यत् पुरः प्राची दूर्वाचितमकृत पिष्टातकभृतम् । तदेतन्नः पात्रं स्फुरित दरिसन्दूरविलतं शशाक्कोऽयं शोणद्युतिरिति मितं कोऽपि कुरुते ॥६०॥

५५. व्हां (का), वारं (का), इ. (प), व (रा प). ५६. काकांग्त (प), य (मा रा). ५८. व्यां (मा), हृष्यं (रा-प), दे (रा). ५९. व्याङ्नी (मा दी), म्यङ्ग्री (का), वां (का). ६७. क्ट्रों (का), मिं (का).

दुग्धाब्धेन्नैवनीतमन्बहमयं निस्सार्थं कालःक्रमात् पिण्डं पूर्णतरं व्यधादधिवयद्भाण्डं विधोर्मण्डलम् । सान्निध्यन्तु यथा यथाम्बरमणव्वं ह्रोरिदन्नीयते तत्तापेन तथा तथा द्रवद्शानसादितं क्षीयते ॥६१॥

किय्यू नां मृगनाभिलिप्तमुडुभिः कर्प्रपङ्काक्षरै— व्योमाज्ञापनपत्रमत्रप-रतासक्त्ये स्मरः प्राहिणोत् । अन्तर्लाञ्छनकल्पितागुरुमसी तन्नामवर्णाङ्किता यत्रायं घनचन्दमद्रवमयी मुद्रा समुद्रात्मजः ॥६२॥

उद्ष्यमानेन्दुकरैक्त्मज्जत्यन्धकारवारिनिधेः । क्वापि क्वापि विलग्नच्छायाजम्बालधोरणी धरणी ॥६३॥

अजिन रजिनरन्या चन्द्रमःकान्तिकया—
विपुलनपलवीचिव्याचिता काचिदेव।
सतरुगिरिसरिद्भिः किहरिद्भः समेतं
धविलमिन धरित्रीमण्डलं मग्नमेतत्।।६४॥

इति श्री हरिहरसुभाषिते समयवर्णनप्रकरणम् ॥८॥

६१. ग Ms. begins here. ल (मा रा प दी), व (का दी), दा (का दी). ६२. का (का), मत्र परता separate in (का), वान्त्ये (का), वान्त्ये (प), समी (मा रा प), वी (का). ६३. द्वि, (का), थे (का), छा (मा रा), रि (प). ६४. रामा (का दी). कि समेतं हरिन्द्रिः (प॰).

## शृङ्गारवर्णानप्रकरणम् ॥ ६ ॥

शृङ्गारे धनभाजामाजानिक एव मानसो मोदः।
तस्मान्नृपतिसभायां पठनीयानीदृशानि पद्यानि ।।१।।
सञ्चारं जिङ्गा गिरं मशुरिमा गण्डस्थलं स्फोतिमा
वक्षोऽपि द्रिष्टमा त्रिकञ्च तिनमाऽप्याक्रान्तुमृत्कण्ठते ।
ताटङ्कं निभृतेन धारय जहौ बाल्यावनीभृत् तन्
वक्तं वैशसमेतदिक्ष किमभूत् कर्णान्तिकं गन्तुकम् ।।२।।
काञ्ची काञ्चिदयञ्चकार जघनन्यस्ता गतेर्मन्दतां
गाढ्मबद्धमिदञ्च कञ्चुकमदादुच्छूनतां वक्षसः।
नेत्रप्रान्तमथाकुलङ्कलयित श्रोत्रावतंसद्वयं
तत्कोऽयं बन मत्प्रसाधनविधौ सल्यैष्मस्त्वत्कमः।।३।।

कि परारि न परापतन् घनाः कि परुन्नवमरुन्न केतकः। मोहरोहणत्या भयावहो भाव एष विषमः किमैषमः ॥४॥

सव्रोडस्मितमधुराधरान्तकान्तिर्यात्तर्यञ्जनयनतरङ्गितावतारः ।
जानीमः समजनि यौवनोपदिष्टे
मुग्धाया मनसि मनोभवाधिवासः ॥५॥

वैरुद्गमितोऽ भूनन जलधेः किन्त्वास्यमस्या विधः संश्लिष्यैव यदेष मन्यनवशोन्मिश्राण्यमून्युद्गतः । कन्बु भूण्ठमयामृतं विहसितं शैवालजालं कचान् मुक्ता एव रदान् प्रवालमधरं मीनावुदारे दृशौ ॥६॥

२. स्त (का मा ), ली (का). ३. ते (वी), व (प वी), ख (मा रा ), ४. वि (का), व (वी), र (का), व (वी). ५. उटैः (का). ६. दंवै (मा रा वी) क्रं(का), धु(मा), धढ़ (का ग प), स्य (मा रा का प ग वी) स्वूक (का), त् (का).

अजिन शिशिरशील शैवल सागरे य-च्चिकुरमकृत कामस्तिन्व ते किन्न तेन । वहित कुटिलमेनं हेतुना केन मूर्ध्मा वदनविधुरयञ्चे सोदरोनादसीयः ॥७॥

उदयति तिक्विचत्रं मित्रं रतेः कमलद्वयी कुसुमिननवस्तम्भे रम्भे विधाय तनोरधः। तिकति वलति व्योम व्योमाश्रयञ्च गिरिद्वयं गिरिपरिसरे कम्बुः कम्बौ कलानिधिमण्डलस् ॥८॥

यमजकमलकुर्मलो स्तनौ ते तरुणि तनू-सरसो रसोर्मिभाजः । स्फुटिमयमनयोस्तु नाभिनिम्नस्थितनवनालति बालरोमराजिः॥ ९॥

विधौ वदनकैतवादिह तवातिदीप्तोदिते
स्तनाचलतलाक्ष स्फुटपलायमाना घना ।
कृष्ण भयवशादिवाविशति रोमराजी-मिषादियं तिमिरधोरणी किमु गभीरनाभिह्नदम् ॥१०॥
उन्नयति नाभिनिम्नान्मुक्ताविलपाशि रोमराजिनलम् ।
समरश्चरः स्तनभूधरिनपतत्तरुणाक्षिपक्षिबन्धाय ॥११॥

हृदाश्लेषोदारः परिमृशतु हारः स्तनतटं नटत्वेतद्गण्डे कुवलयदृशः कुण्डलमि । स्मितालम्बी संवाहयसि यदि बिम्बाधरदल फलं वीटीराग त्वदुपरि न जागित्तं जनुषः ॥१२॥ चित्रं तरुणिमराज्ये समाश्रिता बलिभिरप्यबला । किमपरमुरोजशम्भुज्जीवातुर्जायते मनोजस्य ॥१३॥

७. र्घा (का), सा (का), दः (मा रा ). ८. लि (मा रा का प दी), ति (रा), ंलि (मां रा का पदी). ९. ट्म (मा रापदी). १०. दिव (गे), पा (काः). ११. द्वारवः (का), वावर (मा रापदी) १२. र (मा रा दी).

विसर्पत्कालिन्दीलहरिपरिपाटीपरिमृशा दृशा दीर्घापाञ्चक्रमणरमणीयं वलितया। निरुन्मीलो नीलोत्पलदलकलापैन्नं कत्तिधा सुधास्निग्धासारस्नपित इव सद्यस्समभवम् ॥१४॥

प्रियेक्षितायाः प्रतिनेत्रपातस्त्रपाभरैद्द्रमपाकृतोऽस्याः । रोमाङकुरो रङकुविलोचनायाःकगोलयोःकेन निवारगोयः॥१५॥

स्मितमधुरमेत्य निभृतं जनयति यूनोः परस्परप्रणयम् ।
दूती दृगेव चतुराऽपरा तु शङ्का-कलङ्काय ॥१६॥
अन्य इत्यनुपणतयन्त्रणं मगुदिञ्चतवती विलोचनम् ।
मामवेत्य चिकता वृतानना दन्तदष्टरसना मनागभूत् ॥१७॥
प्रतिनवपुलकाली-मण्डिता गण्डपाली
निगदित विनिगूढानणहिन्दोलि चेतः ।
सुदित वदित पुण्यैः कस्य वन्यैर्मनोजः
प्रसरमस्कृदेतच्चापलं लोचनस्य ॥१८॥
क्षौमेण स्तनतुङ्गमङ्गलघटाचाच्छाद्य माद्यत्तरा
सद्यःप्राप्तिचरानवाप्तविषयं यद्गेयमुद्गायसि ।
तत्प्रायः परिणीय कःमिष रितं प्राग्जन्मपुण्याज्जितामद्यालिम्भ कुतोऽपि तन्व कुतुकागारे स्मरेणोत्सवः ॥१९॥

नैशं किमाचरति वासर एव क्र्यं नृत्विन्नवैष करभो ह करस्त्वदीयः । स्केरं सरोजमुखि वञ्जुलकुञ्जमाकी-माकीकिव त्वजनुषस्यक्ष कस्य हेतोः ॥२०॥

१४. नि (का). १५ व (बो)?. १७. या (मा रा का ग बी), पा (प). १८. हि (प), क्षि (क), १९. भ (मा रा प बी). २०. हवं (मा का) वी corrects हवं अअकृतकं ति (का).

तव तन्वि तरुणपुण्यादम्बरमणिमकरसङ्कमो जातः । अधिवेणि भवति नियमः फलमविलम्बेन भावि कामस्य ॥२१॥

कालीयैः कुचकाञ्चनाचलचमत्कारः किमृत्सार्य्यते कीदृक् कुङ्कमकेसरित्विष मुखे कस्तूरिकालेपनम् । स्फीतेऽस्मिन् जघने सरोज-वदने किं नीलचोलार्प्णं कस्मै साहसिनि त्विमच्छिसि विधेव्विन्यासमन्यादृशम् ॥२२॥

असितवसनस्रग्संवीता घनागुरुसारवन्मृगमदमणेस्नाता जाता त्वमेव तमस्विनी ।
अभिसर सुखं दन्तोद्योतं न तन्वि विकासयेः
इवसितमथवा मुञ्चेश्चञ्चद्द्विरेफघनोद्गमम् ॥२३॥

निशि किमु शशिज्योत्स्नापायं त्रपालुरपेक्षसे क्षपय न पटं शुभ्रं शुभ्राः स्नजोऽपि किमुज्झिस । अभिसर शरज्योत्स्नी-भेदाग्रहाद् वदनं विधु-र्व्विहसितलवोद्गारास्तारास्तनुस्तव कौमुदी ॥२४॥

भ्रातः कङ्कण किं कदाऽप्यसि घनाश्लेषेषु विश्लेषिनो मातः किङ्किणि किं कृता क्वचिदिप त्वं सौरते दूरतः। किम्मञ्जीर बहिः कृतोऽप्यसि रहस्ताताङि घ्रपङ्केरहात् सङ्केताध्वनि बद्धवैरिमव यन्मौलर्थ्यमभ्यस्यथ ।।२५॥

सविलम्बे वनमालिन्यविलोकनविक्लवस्य नयनस्य । अषि केलिगेहदेहलि ! केवलमवलम्बनं त्वमसि ।।२६॥

२१. लि (का). २२. ह (का), मा (रा). २३. दलोकद्वयं का ग पुस्तकयोर्ग्नं स्तः का and ग miss these two verses. मी (मा रा ). ञ्चु (मा रा दी), २५. तं (मा रा का), ह (प), ष (मा रा दी). २६. व (दी). पि (का). का misses ल.

केलीसद्मित पद्मसुन्दरमुखी मन्दाक्षमन्देक्षितं सम्प्राप्तेति समीक्ष्य निब्भेरतराविब्भूतचेतोभुवा । प्रत्युद्गम्य जवादवारितघनाश्लेषालक्ष प्रेयसा पर्य्यंङ्कोपरि कार्य्यते सुकृतिना पादार्प्पणानुग्रहम् ।।२७।। लज्जां संबिलतामुपेयुषि मिय व्याधूय कम्पच्छलात् सद्यः स्वेदिमषाद् ग्यथायि सुदृशा धैर्याय वार्य्यञ्जलिः । भूयो माऽस्तु वियोगवैशसमिति प्रत्यङ्गमालिङ्गने मद्गात्रपथनोचिता विरचिता रोमाङकुरश्रेणयः ॥२८!! तन्यास्तल्पमुपेयुषि प्रियतमे सन्नीडया निर्गतं सस्येति त्रपयाऽपि केलिभवनादेवापयातं बहिः। गाढा इलेषनिपी डनान्निपतितामालोक्य हारावलीं स्थातुं हन्त भिया क्षणं निविष्या नीव्याऽपि न व्यापृतम् ॥२९॥ विश्लेषज्वरवेदनासहनयोः कारुण्य-कीर्णात्मना क्वापि प्रपितयोः समागमसुखं यूनोर्म्मनोजन्मना । नैरन्तर्यनिवेशितात्मविशिखव्याजेन सूचीचयैः संस्यूते वपुषी परस्परगुणैरेकात्मतामापतुः ।।३०।।\* अविरतविरुतकपोतीर्माप्पतरसमावृणोति घनवलनः । नवलतिकामतिकातरतरलितमदिरद्वयीं मुदिरः ।।३१।।

पयोवाहारूढ़ा नटित कदलीकाण्डयुगली तिडित्तत्र न्यञ्चत्तिटिनि घटयुग्मं नटयित । नमत्यम्भोजन्मन्यमृतमकरन्दौ विनिमयन् महच्चित्रं चञ्चित्तिमरपरिवेषो हिमकरः ॥३२॥

२७. भ (मा बी), सात् (का प ग). २८. म (का), मा is obscure, प्र (का बी). २९. क्या त (का), ल (मा रा का बी). ३०. वि(का ग), क्या (प बी) \*प ends here. ३१. मु (का), ३२. य (का), न (ग), ति (रा).

पर्याप्ते सुरते विकीर्णचिकुरोद्गीर्णे प्रसूने पुरः प्रक्षिप्ते कुचकञ्चुके क्वचिदपव्यस्ते च हारे हृद:। नैतम्बे रसना-गुणे निपतिते भगने च दोष्कङ्कणे प्रत्येकं निपतन्ति पङ्कजदृशो दैन्यस्पृशो दृष्टयः ॥३३॥ नीरागेऽधरपल्लवे कृतवती ताम्बूलरागार्पणं प्राप्ते निर्गुणताञ्चकार चिकुरे निर्बन्धतो बन्धनम् । निर्वेदात् सुरतावसानसुलभान्निर्गन्तुकामं हृदः कन्दर्पं कृपणाऽरुणद्धि निविद्गन्यस्ताञ्चलव्याजतः ।।३४।। नीयां संयमनं कचे नियमनं श्रोणीतले चासनं निश्वासाभ्यसनं मुखे समभवत्प्रत्याहृतिबर्भूषणे । ध्यानं प्रेमणि धारणा स्तनतटे तन्व्याः समाधिः प्रिमे निर्वेदादिव किं रतान्तसुलभात्सर्वाङ्गयोगोत्सवः ।।३५॥ तन्वी स्मारानलाङ्गारान् निर्वाणप्रायतां गतान्। प्रदीपयति किं कान्ते रितश्रान्तेऽञ्चलानिलै: ।।३६।। स्मरसमरपरिश्रमप्रसुप्तं मिथुनमुपेतदयः प्रतिप्रतीकम् । पारमृशति निशावसानवातः प्रकटितमन्मथपक्षपक्षपातः ॥३७॥ जालभ्तरालमालोक्य बालारुणकरारुणम्। शयितं दयितं प्रातः कातराक्षी निरीक्षते ॥३८॥ पर्यञ्कात्सहसाऽवतीर्यं विहिता नीवी-नवीनस्थितिः संरुद्धा कबरी कथञ्चन कुचाभोगोऽञ्चलेनाषृतः। द्वारस्तम्भतले निलीय निभृतं प्रान्स्त्रपाकातरं दूरादुन्निमताननार्द्धमकृत्तन्व्या बहिर्वीक्ष्यते ॥३९॥

३३. स्रस्ते छूनगुणे नितम्बवसने (का ग). ३४. ल (माराका). ३५. व्या (माराबी), नि (माराबी). ३६.त (माराबी), ते (का). ३७.म (का). ३८.ल (मारा). ३९.यः (का).

बलाद्विलासभवनान्नीयमानेव लज्जया । धन्यं घीरा परावृत्य प्रातः कातरंमीक्षते ॥४०॥ अङ्गाकृष्टिव्यंथयति नखाइकेषु वक्षोजकुम्भा-वास्यं जृम्भा दशनवसने दन्तदष्टन्दुनोति । यान्त्याः खेदं व्रजति करजश्रेणिषु श्रोणिभागः प्रातर्याति प्रगुणतरतां वैशसं नैशमस्याः ॥४१॥ भ्रमान्नामान्यस्या मिय निगदतीन्दीवरदृशः पतन्मन्यौ नव्ये नयनमपसव्येन वलितम्। प्रणीयास्रं धौताञ्जनमहह बन्ध्चितमदाद् विपन्नाय प्रेम्णे सपदि तिलतोयाञ्जलिमव ॥४२॥ धःयाऽहमस्मि यदि नाथ मयाऽपि नाम तस्या निकामसुभगं सुकृतैरलम्भि । क्रुट्यीमनीद्गभिषा विष्रा कथं शान्ति मनागपरथा विरहव्यथायाः ॥४३॥ प्रतिरुद्धेव प्रेम्ण कुपितेन बहिव्विकृष्यमाणेव । अधिकेलिगेहदेहलि बाला दोलायते कृतिनः ॥४४॥ क्तस्ते देहलीस्तम्भ ! सम्भवस्तपसामयम्। कोपना मामनादृत्य यत्त्वां बालाऽवलम्बते ।।४५।। मानं मानिनि मा विमुञ्च विदुषि ब्रूयाः क एष क्रमो-यद्रागः श्रुतिगामिनोर्न्यनयोरेतादृशो दृश्यते । कि चान्यत्कुचशम्भुसेविनि चिरं बन्धः कथं कञ्च्के काञ्ची-संस्थितभूषिताऽपि लभते नीवी न मुक्ति कुतः ॥४६॥

४०. का पुस्तकेनास्ति का-misses this verse. ४१. क्रुं (का), ग-is obscure, नं (का). ४२. श्रय (का ग), पि (मारा), म्ने (मा ग बी). ४३. स (मारा बी), तिवारिधुरा(का), श्रा(मारा). ४४. म्ना(मारा बी), ने (मारा बी). ४६, सेवनपरे (का), सिन्निहितस्थितापि(ग) सिन्निधिसंगतापि (का).

प्रतिषिद्धनखेन्दुसङ्गयोश्चिरमृत्सारितहारगङ्गयोः ।
किमुदेति न शम्भुशोभयोः स्तनयोरप्यनयोरनुग्रहः ॥४७॥
तव गुरुतरापराधादिप राधा गोप कोपना कृत्र ।
नितरामितरासु परं गणिता विनतासु वहित परितापम् ॥४८॥
निखिलं गोकुलभूषण इषणमितिनिब्भरानुरागस्य ।
त्विय सरुषं यत् परुषं पल्लवयित बल्लवी वचनम् ॥४९॥
कान्ते यामि कव देशान्तरमिप शयनान्नेति किं सद्मनोऽपि
क्वैतावन्मात्रमाः किं कथयिस नगरान्न प्रिये निर्वृतोऽपि ।
इत्याकण्योंक्तवस्तुक्रमधनधनहृद्वेदना वेद नाहं
काऽहं कुत्रास्मि कोऽयं बत हतसमयोप्यस्मि वा नास्मि वेति ॥५०।
इति भी हरिहरसुभाषिते शृङ्गारवर्णनप्रकरणम् ॥९॥

४७. From here six leaves of ms. रा are missing—Nos. 39 to 44. स (का दी). ४८, वा (का). ४९. का misses these letters. ५०. only मा and दी have this verse. नी (मा).

## नायकनायिकाप्रभेदप्रकरण्म् ॥१०॥

नायकनायिकयोरिप भेदा वर्ण्याः पुरो नृपतेः । तत्तदुदाहरणेभ्यो लक्षणमवसेयमेतेषाम् ॥१॥ पतिरुपपतिरच वैश्विक इति त्रयो नायकाः कथिताः । एतेषां कथ्यन्ते क्रमादुदाहरणपद्यानि ।।२।। दातुं जातु पदाङगुलीमपि बहिस्तल्पादकल्पाऽर्णवे तल्पे स्थापयितुं भुजङ्गरचिते नैवोचितेयं प्रिया। इत्यालोच्य निरस्तकौस्तुभमधः प्रक्षिप्य हारं हरि-र्ल्लक्ष्मीं वक्षसि कामकातरतया सन्धारयन् पातु वः ।।३।। किं दुर्जनान्नहि बिभेषि यदेषि पाइवं मा मेति भीतिपरुषं परिवर्ज्जयन्त्याः। सन्त्यक्तसाध्वसभरं परिरभ्य दोर्भ्यां बिम्बाधरं धयति धन्यतमः प्रियायाः ॥४॥ नीता भवेद् क्वचन केनचिदेव यूना किं गेह एव रमते तरुणान्तरेण । इत्याकुलं द्रविणपाणिरुपेत्य कामी द्वारान्तिकञ्चकितमञ्चिति वारवध्यः ॥५॥ एतेषामनुकूलो दक्षिणधृष्टौ शठश्चेति । भेदचतुष्टयमेषां वदाम्युदाहरणमेकैकम् ॥६॥ नेष्यामि हा कथमरण्यदरीषु सीतां तामन्तरा क्व पुनरिष्णपुटं क्षिपामि । इत्यं वध् विपिनसार्थं चरीं विधातुं गेहे निधातुमपि रोदिति रामभद्रः ॥७॥

इ. प्त (मा वी). ५. घ्वा (का). ७ रस्यपि निः (मा बी). व (मा), चन्त्रः (का).

मान्या कुण्डिनभूरभूदसुभगा कुत्राथ सात्राजिती
वैषम्यस्य कथाऽपि मे धरणिभृत्कन्यासु नान्यास्विप ।
इत्थं दित्सित पारिजातकुसुमं सन्देहदोलाियते
भूयः पश्यित नारदस्य वदनं देवे भवेन्मे रितः ॥८॥
नीत्वाऽन्यत्र निशामुपेत्य सुदृशो वाष्पाम्भसा स्नापिते
वीक्ष्यात्मप्रतिमां कपोलफलके सम्भोगिचह्नािङ्कताम् ।
मूर्द्यालक्तकमानतश्चरणयोश्चुम्बन् बलादाननं
धृष्टः स्वाधरपल्लवाञ्जनमिप प्रच्छादयन् प्रोञ्छित ॥९॥

चुम्बति कपोलपालीमलीकसौभाग्यमधुरमेकस्याः । तत्प्रतिबिम्बितमाननमन्यस्याः स्मेरतां नयति ॥१०॥

भेदास्त्वेषां शतशो विमुग्धमध्यप्रगल्भाद्याः । प्रायेण तेऽपि कुशलैरुन्नेया नायिकाभेदैः ॥११॥

अथ नायिकाप्रभेदास्तत्र नवोढ़ा नवोढ़िवश्रब्धा । मध्या तदनु प्रौढ़ा तासामग्रे क्रमादुदाहरणम् ।।१२।।

दृशं दूरात्पत्युः परिहरित किं श्रोष्यित वचस्तदासन्नं सद्म त्यजित किमुपायास्यित रहः।
तदीयन्नामापि श्रुतिपथमुपेतन्न सहते
नवोढ़ा निर्व्यूढ़ामिह विमितमुन्मु इचतु कुतः ॥१३॥

सखीभिरुपनीतया करिनगूढ़नीवीपदं प्रसुप्तमिचरोढ़या शयनसीम्नि पर्यङमुखम् । तदङ्गपरिवर्तनं सुरतरङ्गसंनर्तनं स्मरप्रणयमन्त्रिणा सुकृतिना परं प्राप्यते ॥१४॥

८. न्ति (का), म (का). Here ends ms. ग. १०. का omits. मध्र. १४. ति (मादी), स (का).

मिय प्रणयचञ्चलं रुचिरमञ्चयत्यञ्चलं स्खलन्निबङ्नीविकानियमितैकपाण्यम्बुज**म्** । परेण बत पाणिना युगपदेव गण्डाधर-स्तनावरणलुब्धया व्यवसितं न किं मुग्धया ।।१५।। सीत्कारः कथमेष भाविनि भवद्दन्तव्रणैरुल्वणै-र्वक्त्रं दर्शय दर्शयामि कितव प्रौढ़ापराधन्तव। इत्युद्वीक्षितुमुन्नमय्य वदनं द्राक्चुम्बतो राघया गोविन्दस्य कराञ्चलेन चिबुकप्रान्ते प्रहारोर्ऽप्पितः ।।१६।। आसामथ प्रभेदाः प्रथमामुन्मुच्य कथ्यन्ते । धीराऽधीरा मिश्रा ऋमेण कियदप्युदाहरणमासाम् ।।१७।**।** साक्तस्मितमेव नाधरत्टीसीमानमुल्लङ्घते किं वाणी हरिणीदृशः सहचरीश्रोत्रात्परत्राञ्चतु । केलीमन्दिरमध्यमागतमपि द्राक् प्राप्नुवन्ति प्रियं प्राक्पुण्येन शिरोऽवगुण्ठनपटप्रान्तार्द्धरुद्धा दृशः ।।१८।। मधुरिपुरुपयातीत्येवमुक्ते कयाचि-च्चिकतवलितवक्त्राम्भोरुहं राधिकायाः । समुदयति समन्तात्क ज्जलोन्मज्जदञ्च-त्कुवलयदलदामश्यामल( लोचनश्री: ॥१९॥ निभृतेक्षितैकताना मिय चिरमासीद्विदूरमासीने। प्रतिनेत्रोपनिपाते स्मितमधुरमधोमुखी स्थिता सुमुखी ॥२०॥ आसामपि प्रभेदास्त्रयःस्वकीया च परकीया। सामान्या चेत्यासां वदाम्युदाहरणमेकदेशेन ॥२१॥

१५. तब (मा दी), स्व (का), खुक्शया (का). १८. पु (का). २०. घ (का) २१. प्रति (मा).

परिरभ्य प्रियं प्रेमप्रसा<u>रि</u>पुलकाङकुरा । निस्साध्वसा सुखं साध्वी निशां नयति नायिका ॥२२॥ सातङ्कवारितनखाङ्कमसोढ़दन्त-सम्पातमात्महृदयादपि शङ्कमाता । येनापितेह तिमिरे तरुणान्तराय तस्मै नमः स्मरणजन्मशरासनाय ॥२३॥ श्रीमन्तं समुपेतमन्तिकमनुप्रेक्ष्यादरादुत्थिता हस्तन्यस्तधनं प्रवेशितवती बद्धोत्सवं सद्मिन । सद्यः स्रस्तशिरोवगुण्ठनपटं प्रव्यक्तवश्रस्तटं पर्य्यं द्वे परिरभ्य नागरजनं वाराङ्गनाऽऽरोहति ॥२४॥ तासामष्टौ भेदाः (-१) प्रोषितपतिकाऽथ (२) खण्डिता तद्वत् । (३)कलहान्तरिता च (४)तथाऽभिसारिका (५)विप्रलब्धा च ।२५। (६) उत्कण्ठिता च(७)वासकसज्जा (८)स्वाधीनभर्तृका चेति । उच्यन्ते संक्षेपादेताः काश्चित् ऋमादुदाहरणैः ॥२६॥ सन्तप्तं वपुरेतदुज्झितमिव स्पन्देन संलक्ष्यते विक्षिप्तं भूजमुन्मुमोच वलयश्रेणीयमेणीदृशः। तत्याजास्यमपास्तहास्यविरसं वाक् प्रेयि प्रोषिते प्रस्थातुं परिरभ्य कण्ठमहह प्राणैः परं स्थीयते ॥२७॥ नि:श्वासेन ममाधरादपहृतो रागस्तवाऽन्यस्त्रिया दीर्णन्तन्नखर्रुच तावकमुरस्त्वच्चेष्टितैम्माभकम् । शोणं जागरणेन ते मम पुनस्त्वद्वीक्षणेनेक्षणं सर्वत्राऽस्मि समा तथापि विषमागच्याय मां भ्राम्यसि ॥२८॥

२३. का is obscure. २४. का प (का). २७. स्य (का), विवसं (का), सी (का). २८. स (मा), ज्या (मा वी), हे (का). वी and मा miss this मा but बी has corrected it.

कोपिन्याः कतिधा व्यधायि न पदप्रान्तानतिः प्रेयसा कुत्रासीदिह जातु जन्मनि पुनः सद्भावसम्भावना । तस्मिन्नेत्रपथादथापसरति प्राप्तानुतापज्वराः सद्यः साश्र्झराः पतन्त्यनुचरीवक्त्रारविन्दे दृशः ॥२९॥ स्वापइवासपरम्परां परिजनस्योवाच कर्णद्वयो नेत्राभ्यामपि दर्शिता गुरुतमस्तोमावली देहली । पाणिभ्यां निभृतेन नूपुरमपाचके पदाम्भोजयोः सङ्केतोद्यमसभ्भ्रमे वरतनोरासीन्मनोऽग्रेसरम् ॥३०॥ सम्पेता सङ्केतादलुलितसकलप्रसाधना सुमुखी। अवचनमेव बूते श्वसितेन सखीषु विप्रलब्धत्वम् ॥३१॥ वनमालिनि सविलम्बे वितक्कशतकक्कशान्मनसः। हतया धीरतया मे चिरसहचर्याः निय्यतिम् ॥३२॥ मृहुरपि रचयित तल्पं पुनराकल्पं परामृशति । अधिकेलिगेहदेहलि-विन्यस्तविलोचना सुतनुः ॥३३॥ परिरम्भणंशिचरनिरन्तरिताः पुलकाङकुरैः किमपि दन्तुरिताः । परिचुम्बनैस्तरलिताश्शतशः सुबमासते सुकृतिनां सुदृशः ॥३४॥ सप्तैकद्वयभेदास्तासामेवं सुहृद्भिरवसेयाः । एभ्यः पुनरविशष्टान् ब्रूमो भेदान् महद्भिरुपदिष्टान् ।।३५।। अन्योपभोगकलुषा मानवती प्रेमभव्विता मुदिता । सौन्दर्यगिव्वता च प्रेमपराधीनमानसाऽनूढ़ा ॥३६॥

२९. न्ता (का), सु (मा का बी). ३२. का-text is mutilated. ३३. बाधयित (का). ३४. ने (मा), व (मा), ३५. रिप (का).

सङ्गोपितसुरताऽथ क्रियाविदग्धा च वाग्विदग्धा च । क्वापि **प्रोप्यत्पति**काऽनुशयाना लक्षिता कुलटा ॥३७॥ स्यादुत्तमा च मध्या तथाऽधमा चेति सप्तदश। एता उदाह्रियन्ते भेदास्त्वासां सुहृद्भिरुन्नेया ॥३८॥ अनुशयवत्येवोक्ता प्रोष्यत्पतिका न भेदतो बहुभिः। परदेशादागच्छत्पतिकाऽपि यथा प्रमुदितैव ॥३९॥ सहचरि कियत्प्रेयःप्राप्तौ मुखं न स दर्शितः परुषमथ वा सन्दष्टौष्ठं न किं समुदीरितः । अहृदयबहिर्भावात्सव्यं मयेव कृतं त्वया **बनुनयनं** किं वा कुर्याः स एव गतत्रपः ॥४०॥ सवाष्पव्यालापं प्रसरदनुतापं प्रियतमे समासन्ने साम्ना बहु सहचरीभिर्व्यवहृतम् । सनिश्वासं शून्याहितनयनमस्मेरवदनं निविष्टायः मानः किमजनि कृशः पङ्कजदृशः ॥४१॥ सहचरि विरम ग्रथनान्मम कथनादस्य हारस्य । अस्मिन्नुरसि विनिहिते विरहित इव दूयते दियतः ॥४२॥ कर्णे कान्तागमनवचनश्राविणि स्वर्णभूषां तस्यादिशन्यकृत नयने श्यामिकामञ्जनेन । स्थाप्यः कुत्र प्रिय इति परामृश्य हारावृताङ्के हृत्पर्य्यङ्के पुलकपटली-तूलिकामास्तृणोति ।।४३।। सरिस न विहरिनत किं तरुण्यः सिख कथमेष ममंव दैवदोषः। मुखमिदमवलोक्य चऋयूना-मुदयति सायमिवायमार्त्तनादः ॥४४॥

३७. अत्र सर्वत्र च प्रवत्स्यत्पतिकेत्युचितम्. ४०. सु (का), सु (का), सत्त्वं (का), ये (वी). तदननुनयं (का). ४१. यां (मा). ४२. भू (का). ४४. ये (का), म(का).

हितमिभिहितं दीना वाची वदन् बहु पादयोः पतित नियतं मानावेशे वशे अवंति श्रियः। सहचरि समाक्रान्तं प्रेम्ण परन्तु चिरान्मनः क्व नु बत पुनर्मानस्यास्मिन् मनागि सङ्क्रमः ॥४५॥ आलि कपालिनि जटिले पत्यावस्याग्रहैस्तवालिमिति । हरगतमिति दुस्सहमपि मुहुरेपि मुखरान्निगादयति गौरी पाउँ६॥ हंसै: शैवलमञ्जरीति कबरी चञ्चूभिराकंषिता वक्त्रे चन्द्रिधया चकार कुपिता चक्री नर्खेरिकिमम्। भृङ्गैः पङ्कजकोरकप्रतिभया वक्षीरुहो विक्षत-स्तन्मातः करवे पुनर्न सरसीतोयावगाहोद्यमम् ।।४७।। ग्रामतरुणस्य जाया सायाह्नसंमागतेषु पेथिकेषु । आसन्नविजनवटतटमावीसस्थानमुपदिशति ॥४८॥ एकाकिन्या मम गृहमिदं यामिको मामकोऽन्धः का मे नोदेत्यहह मनसस्तस्करेणात्र भीतिः । दैवेनैवं यदि न सुखितः स्याः श्रमेण प्रसुप्तः पान्य ब्रूमः किमिह सदृशो नैष नैशो निवासः ॥४९॥ मा रोदी: क्षणमेव रोदिमि कुरु प्रास्थानिक मङ्गलं सम्यक् साकमयं प्रयास्यति सिख स्वासानिलः प्रेयसा । प्राणांस्थापय तत्र कः प्रभवतु प्राणेश्वरे प्रस्थिते चेत: स्तम्भय हन्त दैवहतकं ववागादिदं वेद कः ॥५०॥ स्वयमेव सदा तऋ स्वशिरास विऋतुमम्बया निहिते । सोद्वेगमनपराधामपि राधा सहचरीं शपति ।।५१।।

४५. मा (मा बी), ४७. बी corrects as "वि". ५०. "प्रस्थास्थती "(का), ची (का). ५१. गग. वार्था (का).

पूर्वस्मादिधकाधिकादरिमदं श्वश्रूषु शुश्रूषणं भिन्नोऽयं परिचारिकासु विपुलाह्ला प्रसादक्रमः । अद्यान्यः प्रतिवेशिनीषु भवनाचारौ चितीसम्भ्रम-स्तित्कं केनिचदेणशावकदृशः प्रेमा समालक्षितः ॥५२॥ नाभूद् भूमिरियं सदैव सकला सङ्केतशय्यामयी सर्वोऽप्येष बभूव नैव समयः प्रावृट्तिमस्रामयः । सृष्टः प्रोन्मदपुम्मयी न विदधे दुश्चेतसा वेधसा मातस्तात कथं घटेत कुलटेत्यस्मादृशीनाय्यँशः ॥५३॥

कोपः समुत्पन्नविनष्ट एव
स्वान्तं प्रियप्रेमिनिविष्टमेव ।
त्रासस्तदस्मेरिनिमेष एव
त्रमः कुलीनिस्त्रिय एष एव ॥५४॥
एकतः प्रणयपीड़नं मुधा
मानधारणरसादरोऽन्यतः ।
रक्षती द्वयमिदं मनस्विनी
निर्वृषोतु कथमत्र जन्मिन ॥५५॥
यापि प्रेयःस्खलितमनिशं मानविधर

प्रकल्प्यापि प्रेयःस्खलितमिनशं मानविधुरा-तरामास्ते वामा दिवसिंहमधामायितमुखी । चिरं पादप्रान्ते निपततु परं प्राणदियतो हतोत्साहं साहङकृति-कुपितमुन्मुञ्चषु कुतः ॥५६॥

इति भी हरिहरसुभाषिते नायकनायिकाप्रभेदप्रकरणम् ॥१०॥

५२. इ: (का). ५३. मा (मा हो). ५४. अवाजिनीयोवं प्रयोगः 'स्त्रिया'' इत्युक्तिम्, ५५. सु (हो)?. ५६. कुतुकः (मा).

## प्रकीर्याकप्रकरग्रम् ॥११॥

सभ्यानामनुरागं समीहमानः प्रसङ्गपृतितानि ।
पद्यानि पठेन्नानाविधानि विबुधादिविषयाणि ॥१॥
सामगीतमपनीतशोचनं धाम तामरसलोचनम्भजे ।
मूर्ध्वितं यच्चरणवारि धारयन् धूर्ज्जटिर्न्नटति पर्यटन्मुहुः ॥२॥
लम्बालकं तदालम्बे जम्बालकलुषं मुखम् ।
दृष्टं व्यादाय विस्पष्टं मात्रा यत्राखिलं जगत् ॥३॥
वृन्दारण्यविभूतिभूतलज्जुषां देवद्विषामायुषां
शोषं शेषशिरश्चिरायितधराभारावताराजिरम् ।
नन्दानन्दलतालवालमनिशोन्मादं यशोदामुदामाभीरीनयनाञ्जनं किमपि तत् कैशोरमैशं नुमः ॥४॥

कुत्रासीस्त्विमिति यशोदया सरोषं संरुद्धे तनयिधयाऽन्तरङ्ग एव । कालिन्दीपयसि पलायितस्य विष्णो-रुत्तालं हसितमलङ्करोतु चेतः ॥५॥

त्वं चिरोपचितरोषलक्षणं किं करोषि यमिकङ्करेक्षणम् । नन्दमन्दिरविसारिवारिदश्यामलं मदवलम्बनं महः ॥६॥ स्वं सम्भाव्य यदङ्घिवारिसरिदस्पर्शेन शोच्यं शिरः सम्भोगप्रतिकूलमप्यचलभूरढं स्मरारेरभूत् । निर्माल्यप्रणयावशेन मनसा यस्याङ्गतो निर्गतं चक्रे मन्दिरमम्बुजन्म जगतां धाता स पाताऽस्तु वः ॥७॥

१. नि (मा रा बी). ४. पु (का) खु (मा रा). ५. त (मा रा बी). ७. वः (का), घं (का), का-text is mutilated.

स्वर्णदीतटवलज्जटाटवी-विस्फुटेन्दुकलिकैकपुष्पकम् । अङ्गसानुविलसद्भुजङ्गमं जङ्गमं स्फटिकभूभृतं भजे ॥८॥ पीयतामुदिधमन्थनोद्धृतं सादरैस्तदमरैःकिलामृतम् । कालकूटकवलस्य काटवं सोढुमीश्वरमृते न पाटवम् ॥९॥ सम्बिभर्तु भुजगेश्वरं गले भस्म लिम्पतु कलेवरे हरः । बम्भ्रमीतु वृषभेण कः परः पार्व्वतीप्रणयसुन्दरः सुरः ॥१०॥

प्रभवत भुवनानां निग्रहेऽनुग्रहे वा ननु कलयत देवा नानुकारं हरस्य । निवसति शशिलेखा किं किरीटे परेषा-महह वहति कस्य स्वर्धुनी मूर्धनीयम् ॥११॥ धौताः स्वर्धुनि मूर्द्धजास्तव जलैर्जाता जटाजूटतां

स्नातं वारिणि भस्मधूसरमभूदङ्गं क एष क्रमः ।
किञ्चान्यत्परिमार्ज्जनेन पयसो भालेऽनलेनोत्थितं
निष्पीतेऽम्बुनि कण्ठ एव गरलज्वालाकुलः क्लाम्यति ॥१२॥
यस्य यस्य तव जात्र शीकरः स्वस्तरङ्गिणिशिरोऽधिरोहति ।
तेन तेन चरणोदकीकृता मोदमञ्चिस क एष विभ्रमः ॥१३॥
स्पर्द्धामर्द्धाङ्गिन्याः काऽन्या कर्त्री गिरीन्द्रनन्दिन्याः ।
सा तदिप जह्नकन्या मूर्द्धन्या धूर्ज्जटेर्ज्यति ॥ १४ ॥

त्रिजगति नगरीणां रीतिराजानकीयं
भवति नृपतिरेकः सन्तु पौराः सहस्रम् ।
इह पुरहरपुर्यामस्तमर्यादतेयं
दिवसमपि निवासी यः स काशीनरेशः ॥ १५ ॥

८. का misses this verse. १०. भ्र (वी). ११. तु (का), भ (रा); तु (का), वो (का), रहस्य (मा रा). १२. ता (का). मा and रा miss न. १३. त (का), नि (मा रा वी). १४. Sixteenth verse in का, coming after अहो महीयसां etc.

शैलाः सन्तु शतं सुमेहिहमभृन्मैनाकिवन्ध्यादयः

किन्त्वेषां मिह्मावधारणिवधौ गोवर्द्धनो वर्द्धते ।
सप्ताहानि मुरारिपाणिकमलको डोपरि कीड्नता
येन क्ष्माधरलक्षपश्चदलनः शकोऽप्यनुकोशितः ॥ १६ ॥
अहो महीयसां पुंसामुपर्युपरि पौरुषम् ।
रामेणाजगृवं शम्भोभंग्नमम्भोजनालवत् ॥ १७ ॥
तुल्यं गाधिसुतेन वन्दितमथोपात्तं सहैतद्गिरा
गाढ़े किञ्च गुणे समं स्वजनुषा सद्यः समायोजितम् ।
वैदेहीहृदयेन दाशरिथना द्राक् साकमार्काषतं
भग्नं भूमिभुजां भुजागंलमदैस्सार्द्धं स्परारेर्द्धनुः ॥ १८ ॥
वत्से वेत्सि कुलं त्वमेव कल्येः शुश्रूषणं लक्ष्मणे
जानात्याचरितं विपत्तिविधुरे पत्याविप त्वादृशी ।
विन्ध्यारण्यचरीवरीषु शवरीष्ट्यां विदध्या इति
ध्यातं वक्तुममिन्ज लोचनपयःकुल्यासु कौशल्यया ॥ १९ ॥

यदेतन्मे चेतः कनकहरिणेनाहृतमभू—
नमम त्रासाक्रन्द्रे त्वमिष बत सन्देहमकरोः।
हृता सीता दैन्यान्यकृत नियतं हारिणि खले
कुले कृत्सा वत्साजिन चिरिमयं चण्डमहसः॥ २०॥
वत्सैतत्सैकतिमह शिला शीतला सैव सैषा
कोरुल्लेखा विरुतमिष तत् णव-पारावतानाम्।
गोदा मोदानजनयदियं यैरमूच्येव सद्यः
सीताशूम्ये विचरित मिष प्राणहाराः प्रहाराः॥ २१॥

१६. क्य (का), १८. तुं (का), सु (का), कु (का), १९. किल्प्ये, (का), तुं (बीक्र) किराय(का बी) and added in मा as a variant—इति वा पाठ:, मु (का), तुं (का), २१. का misses these two verses. वि(मा रा)पाब or पार्टी.

त्वं तादृशी मम दृशीव निपात्य पांशु—
मुज्णांश्वंशवनिताऽपहृता परेण ।
अद्यापि चेत्तदुचितं न किमप्यतानी—
जजानीहि जानिक न जीवित रामचन्द्रः ॥ २२ ॥

वाणान् वारिकणान् किरन्नवतिहत्सञ्जातिसञ्जागुणं वार्म्मृक् कार्म्मुक्ष्येतदैन्द्रमधुना सन्धाय कि धावस्य। कि सम्पाद्य कदम्बकुर्मलकुलैहीवानलैद्र्वुर्दिनं वैदेहीविरहेऽपि जीवितभृतो रामस्य कि दुस्सहम् ॥ २३ ॥

हा षिक्! का दियते दशां परवशा केकाभिरेकािक नी व्योमव्यापिनि कोिपिनि प्रमुदिते पाथोधरे प्राप्स्यसि । मिथ्या वेत्थमशिङ्क जीवितमिल त्वं रामभद्रस्य मे देवि स्याः सहनक्षमा न विपदः कस्याः क्षमानन्दिन ॥२४॥

स्नपय धरणों धारासारैः प्रमोदय वर्हिणः कुरु कुमुमितान्नोपानापो निपायय चातकान् । न खलु तडिता दत्तालोकां तनुद्युतिविष्टिषा ननु जनकजां गर्जेंग्जीतु त्वमम्बुद तर्ज्जयेः ॥२५॥

\*अत्यन्तव्यवधानलब्धजनुषो जात्यापि भिन्नक्रमाः सान्निध्यं विधिना कुतूहलवता कुत्रापि सम्प्रापिताः। गच्छन्यामरणं गुणव्यतिकृता भेदं न भूमीरुह-स्ते काष्ठापपि निष्ठुरा गुणगणैर्य्ये नैकतां प्रापिताः॥२६॥

२३. का-text mutilated, ट्म (बी). २४. हे हे का (का), सी (रा), म्याः (बी)? स्या (मा रा), नी (ना बी). २५. का misses this verse, कु (का रा बी), २६. बी remarks अवान्योक्तिः, न्या म (का), जं (बी), म (का).

गुणगौरवमेव गाहमानाः कृतिनः किं कल्यन्ति दूषणानि । न जहाति विहारिनक्रचकं बत रत्नाकरवारि दानवारिः ।।२७॥

सौजन्यधन्यजनुषः पुरुषाः परेषां
दोषानपास्य गुणमेव गवेषयन्ति ।
त्यक्त्वा भुजङ्गमविषाणि पटीरकोषात्सौरभ्यमेव पवनाः परिशीलयन्ति ॥२८॥

विप्रियमप्याकर्ण्यं ब्रूते प्रियमेव सर्वतः सुजनः । क्षारं पिवति पयोधेर्वर्षत्यम्भोधरो मधुरमम्भः ॥२९॥ उत्कर्षवान्निजगुणो यथा यथा याति कर्णमन्यस्य । धनुरिव सुवंशजन्मा तथा तथा सज्जनो नमति ।।३०।। म्लायसि परनिःश्वसितैः स्वच्छतया कं निवेशयसि नान्तः । अयसा त्वन्निर्माता मुक्कर ! विधाताऽप्ययोगयो भवति ॥३१॥ समेत्योपासितो याभिः क्षीणः क्षीणोऽधिकाधिकम् । पूर्ण: पूर्ण: क्षपाकृत्तास्तारा नारादपीहते ।।३२।। अकलङ्कान्तिके कान्तिकेति काऽलङ्कलङ्किन:। अरुणे तरुणे मस्या धावं कामयते राशी ।।३३।। आसीत्कल्पमुदन्बदम्बुनि चिरम्भेजे च भालानलं भग्यंस्य प्रतिमासकर्महृतभूक्कुण्डेप्यहौषीद्वपु: । तीव्रेरेव तपोभिरिन्दुरकरोदित्थं जनुर्यापनं किं कुर्य्याद्विधुरो न वाञ्छति विधिस्तल्लाञ्छनप्रोञ्छनम्॥३४॥

२७. गणयन्ति (का), बारि (बी). २८. का and रा both miss this verse, बी also misses this. ३१. नि (मा रा बी), हु (का). ३२. का misses these two verses. ३३. . .कान्तिःकंति हालकू . (बी), य (बी), बका (मा रा) बी illegible. ३४. म्बु (का). हो (का), जा (का).

क्षीणः क्षीणः क्षप्यसि निशाः पूर्णतायां पुनस्ते राहोरास्ते भयमयमपि स्वान्तशल्यं कलङ्कः। एतास्वापत्स्वपि हिमरुचे त्वां विनोल्लासलोलं कोऽलङकुर्यात्सपदि सकलं भूतलं भाभिराभिः ।।३५।। राहो: पार्वणचर्वणे कतिपये ग्रासाः किलेताः कला देवानां पिवतामिमे च कतमे पीयूषगण्डूषकाः । भानौ लोप्तरि दीप्तिमत्कियदिदं बिम्बं सुधांशोरसौ धत्ते शीतलशीलतैव जगदुत्साहाय साहायकम् ॥३६॥ अपि दोर्भ्यां परिरम्भ बद्धाऽपि गुणैरनेकधा निपूणै:। निर्गच्छति क्षणादिव जलधिजलोत्पत्तिपिच्छित्रा लक्ष्मी: ।।३७।। कस्य करान्नस्खलिता नीरनिधिक्लेदिपिच्छला लक्ष्मी: । भृगुचरणधूलिपरुषे हृदि परिवा हरेः स्थिरेयमभूत् ॥३८॥ धत्ते वक्षसि कौस्तुभोपलमयं मत्वा श्रियः सोदरं तन्नाभीगृहमाकलय्य मकरावासं मनाङ्गोज्झति । तन्नामप्रणयात्र लुम्पित हरिः श्रीवत्समङ्के स्थितं किं केन कियतां स एव यदभूदेवंदशः स्त्रीवशः ॥३९॥ अपारे पाथोधौ किमिति सतिमिश्राहगहने निलीय श्रोनाथः स्वपिति भुजगे शिङ्कृत इव । किमेतावद्भिर्वा भवतु किल सर्वातिशयितः षिया संहिलष्टाङ्को व्यपगतभयं को निवसतु ॥४०॥ लक्ष्मीजनयितुर्जाताः कियन्तो जलजन्तवः । <del>षुत्राम</del>प्रार्थनापात्रं सोदरोऽस्याः सुरद्रुमः ॥४१॥

३५. प (मा रा). ३६. का misses this verse, ३७. बद्धा (मा दी) त्यातिपिक्छिता or त्यातिपिक्छिता (का), मा and रा have only one त in ति. ३८. वि (का), रम्था (मा का दी). ३९. न्ति (रा), छ (रा), इ। (मा दी). ४०. हि (मा), प्र (का). ४१. स्वत्रास (का).

येषामेकतरेण केनचिदिप प्राप्तेन पर्युत्सुको मर्यादामवसाद्य माद्यति जनः क्षोणीमपि क्षोभयन् । वीबीभिर्व्विलुठन्ति तानि परितो रत्नानि वारां निघे-र्मायं प्राक्प्रकृति जहाति महतां विसैर्विकारः कृतः ॥४२॥

> एकोऽम्बुधिर्ज्गति जीवति येन तानि ताबन्ति हन्त सलिलानि समुच्चितानि । येभ्यः कथञ्चिदपि किञ्चिदमी पयोदाः पीत्वा चिराय धरणीमपि तर्पयन्ति ॥४३॥

शैला निलीना निभृतं यदन्तः शैवालबालाङकुरकोटरेषु ।
स एव पाथोधिरगस्त्यहस्तरेकाविशेषान्तर एव तस्थौ ॥४४॥
देवैर्य्यद्यपि तऋषद्धिमथितः केदारवद् वानरैबंद्धः सिद्धवदञ्जनात्मजनुषा कुल्यावदुल्लिङ्घतः ।
किञ्चासीच्चुलुकेऽम्बुविन्दुवदयं द्राक्कुम्भयोनेर्मुनेनिपारोयमिति प्रथा जलनिधेरासीक्यापि श्लथा ॥४५॥

धिग्धिग्विधेर्विलिसितानि कदर्थमेव यत्केवलं धंनमनुक्षणमावृणोति । एको हि वारिधिरपेयपयोमयोऽय-मस्यान्तरेव सरितः परिपूरयन्ति ॥४६॥ पद्मपासिषु मनाक् कुहेरिके

पद्मपालिषु नगान् कुरुष्या हेलिकेलि-परिपन्थिनी भव । सुञ्च शीकरभरेण वारि वा सारिकाह्यदेवी देवीयसी ॥४७॥

<sup>(</sup>मा रा). ४५. व (का वी), वो corrects as स. ४७ .नि (मा रा)? सि (मा).

यावद् वियोगविषुरां मनुरादरेण भानुर्विनोदयति पष्ट्राजिनीं करेण । दुर्देव-दुर्विलसितोन्नमितेन ताय-दाक्रान्तमम्बरमनेन दुरम्बुदेन ॥४८॥ त्वां दर्शयन्त्युद्धसमम्बुधिशुक्तयोऽन्त-रासामधाकर पयोधर वारिबिष्द्रन् । स्वातीमतीत्य पुनरेष्यति मौक्तिकाना-माधानसाधनमयं सुचिरेण कालः ॥४९॥

कै: क्लान्तैस्तरवीरुदादिभिरदःप्रत्याशया न स्थितं
केषां वा न पुनः प्ररोहमकरोदम्भोभिरम्भोधरः ।
एतैरत्र कथं मनोरथमहाभारोऽयमारोपितः
कस्मादेव समादधे किमथवा सम्भाव्यते नोन्नते ॥५०॥
किं शालशाल्मलिधरादिषु वारि दत्से
तत्सेचनादितघनादिप कुत्र कीर्तिः ।
निर्व्वापयन् यदि न धावसि दावदाहमस्याम्बुवाह-कुलनन्दन चन्दनस्य ॥५१॥
ऊषरे सरिति शाल्मलीवने दावपावकचितेऽपि चन्दने ।
तुल्यमप्पयिति वारि वारिदे कीर्तिरस्तु गुणगौरवैर्गतम् ॥५२॥
धारासारेषु धाराधरः वव तरको नूतनोत्पन्नपणाः
पूर्ण नद्योऽपि सद्यो दिशि दिशि निद्यलोल्लासभूगसभूमिः ।
भूयो भूयोऽपि काकुं कलयित विवृतकोठि हद्भीवकायं
नायं प्राप्नोति पायोलवनकष्यका चातके तात केयम् ॥५३॥

भद्र. का misses this verse. ४९. Both मा and रा have मनाकिम. रा has added t before second म without omitting it but मा stands uncorrected, नारियानां (का). ५० नास्थितं (मा दी)रा corrects म, व (का रा). ५१ का misses this verse. ५३. इ (का), जां: (दी), रा (मा), जोटियक पुरिति दी, वि (का दी) मयक रणा (का).

नीरनिधेरपि नीचान्नाचामति चातकः प्रचुरमम्भः। अपि शौकरमुत्कन्धरमुन्नतमम्भोदमवंयति ॥५४॥ मा धाव तात चातक वारिमुचान्तारतम्येन। सम्मिलितजलदकोटिस्त्रोटिपुटीपूरमेव तोयन्ते ।।५५॥ प्राप्य प्रावृषमिखलस्तवाधिकारः परोपकारस्य । परिहर पयोद चातक-याचन-वैमुख्य-पातक-प्रणयम् ॥५६॥ समारूढः शाखामपि कपितुराषाडुपरिचे-त्कुचेष्टा हष्टान्तः करणमनुवेलं विहरति । अधस्तादप्यास्तामुपलशकलाधिष्ठितमहो महो नैशानीयं समुपहसनीयं सुमनसाम् ॥५७॥ मणिरवनिभृन्मस्तन्यस्तो जगन्ति जिगाय यः शवरपरिषन्मध्ये धातः कृतस्तमपातयः । ग्रथनविधये यन्न स्विन्नोऽप्यभिद्यत कण्टकै-स्तदिह यदयं गुञ्जापुञ्जैर्जितः परिवर्जितः ॥५८॥ अनुरू।मिदं कूप छद्मच्छन्नस्य किन्न ते । सन्मार्गविभ्रमान्मार्ग-पातोऽयं यन्निपातितः ॥५९॥ आलापं कलकण्ठिका न कुरुते कीरा न धीरस्वरं व्याहारं कलयन्ति कोमलगिरः कूजन्ति नो बर्हिणः। लिम्बाडम्बरदुर्दिने बत वने दूरे द्विरेफध्विन: काकाः केवलमेव काङकृतिकृतः कुर्वन्ति कर्णज्वरम् ॥६०.।

५४. रा misses both बा and म, सी (का), पं (का). ५५. पु (रा). ५६. प्या (मा and रा) corrected प्य in रा. ५७. का misses this verse, दू (वी), स्था (मा), स्त? (रा). ५८. का misses this verse also, तुः कु (रा). ५९. मार्गःपातो (मा का बी), य(बी). ६०. का gives जम्पा as an alternative reading, काः (बी).

मिलनस्यागुरोरेष नामरूपसमः ऋमः । तथोपलालितो नायं सुखाय ज्वालिलो यथा।।६१।।

लोचनं रचय चञ्चलतारं

बान्याञ्चलमुदञ्चितहारम् ।

लास्यमन्यदिह पामरि किञ्चिन्नागरी हरित येन जगन्ति ॥६२॥
अविभ्रमाङोकनदुर्भगाणि प्रव्यक्तवक्त्रस्तनमण्डलानि ।
अङ्गानि रे पामर कामिनीनामपुण्यतारुण्य किमाश्रितानि ॥६३॥

कित सन्ति नोन्नितभृतस्तरव-स्तदिप त्वमेव गुरुकीर्तिवरः। निवृद्धारं नवमरन्दहरः सहकार कारणिमह भ्रमरः।।६४।। सुल्रमास पङ्कजिनवासपरः सरसीषु विभ्रमरसी भ्रमरः। सम्प्रैति काननप्र्याप्यवशः स हि केसर त्वदनुरागरसः।।६५।। यदभञ्जि पङ्कजम्बाण्डि दलं न ततोऽवसीदित सरोजवनी। यदकारि कन्दकवलः करिणा परिणामतस्तिदिह दुर्विषहम्।।६६।।

पीत्वा मधूनि मधुपाः कोड़े कीड़न्तु कमिलन्याः। प्राणेशो रविरन्तर्विकस्ति यस्यावलोकनादस्याः ॥६७॥

६१: मक्तमः (का), ते(का). ६२. का text mutilated. ६३. नि (मा रा बी) नागरीना(बी). ६४. ता(का), निविद्यापरं(मा and रा)निवद्यादरं (का), क (बी). ६५. आस is un-Paninian अपाणिनीयम्. धीः(का), रा corrects as यद्येति। रामासाम्तविधिरजोल्लङ्घितः। ६६. प्यान्त (बी). ६७. स(मा रा बी).

एतावन्तं समयमनयः केसरोत्सङ्गरङ्गी हर्भृङ्गीनां सततमहरस्त्वं सरःसञ्चरेषु। दैवादस्मिन् मधुप निपतन् कानने केवकीवा-मेतां दीनामनुभव दशां कीलितः कष्टकेषु ॥६८॥ स्व च्छन्दं सरसीषु सौरभमयं माध्वीनमास्वादयन् कल्लोलावलिदोलितेषु कमलकोडेषु विक्री इसि । षिग् पूली कवलीकरिष्यसि तले सूकी क्यानाकरे ! गूकः स्थास्यसि मूढ बास्यसि यदि त्वं केतकोकाननम् ॥६९॥ धूलीभरो दृगवरोधमहान्धकारः पत्राणि किञ्च करपत्रसहोदराणि । एतन्न चेत् परिमल त्वमलङ्करक्षेशि स्यात्केन केतकतरोरितरोपयोगः ॥७०॥ जातिरूयातिभृतां हिताय जगतः स्वल्माऽपि सम्पत्सतां भ्यस्योऽपि जनस्य नोपकृतये नीचाश्रिविषः श्रियः। आमोदाय चिराय चन्दनतरोः क्षोदोअप चूर्णीकृतः सर्वेषामफङः फङाचितमहाबाखोऽपि <del>वाखो</del>डकः ॥७१॥ त्वमप्यस्तव्यस्तो यदि भवसि जम्बालयभित-स्तृणस्तम्बे स्तम्बेरम किमवलम्बेन लग्नसे। विमुञ्च द्राक्चिन्ताभरमथ समन्तान्मदश्चर-प्रपाती नः पद्भ किमिति सरिदक्कं न कुरुषे ॥७२॥ बलं विशालं बियुलं बयुव्जी मर्बोद्यहन्तो बिहरन्तु बन्धाः।

६८. स (का), दुग् म (का), पन (का), पठ (मा रा). ६६, विश्वसूत्री (का) दिल्यूती (मा रा) में has दिल्यूकी corrected as दृश्यूमी, ति (बी), ले (का रा मा बी), नि (बी), करणा (रा), दस्या (सा बी). ५०. त्या (का), स्व (का) म (सा). ७१. त्यो (मा) रा corrects as त्या (सा रा) । ५०० जिल्लाको अन्यो

कि केसरी स्वं नखरं निभत्ते मले अकूमभान्तरमन्तरेण ॥७३॥

वारितवान्मदकरिणां नखरेण खरेण बृहितं सिंहः । कृपितोऽपि तरलफेरवकण्ठरवं केन वारयतु ॥७४॥

आन्दोलयन् गिरिनिकुञ्जकरञ्जराजीन्नाजीगणः कलभ कञ्चन पौरुषेण ।
ध्वित्समुन्धिकलोचनकोण एव
कण्ठीरवे किमिति जीवितमुज्जहासि ॥७५॥

रे बन्तावलशाच तावकिमदं कुत्रोज्जितं गिज्जितं कीदृग्वा गिरिकन्दरासु नितरां शुण्डारिवस्फारणम् । भूयाद्वा किमिहाटवीविटिपनां शाखामुखामोटनं स्याच्चेदेष विशेषतस्त्विय घृणाकुण्ठो न कण्ठीरवः ॥७६॥

येषु प्राक्प्रकृतेषु निस्सरदसृग्धारानुसारापतन्मुक्ताजालनिरन्तरालमभवत्कान्सारभूमीतलम् ।
पारीन्द्रस्य खरास्त एव नखराः स्यात्कुत्र तत्पौरुषं
शून्या एव यदुद्भ्दैः करटिभिबर्भूभृत्तटीभूमयः ॥७७॥

करिमदपरिमलवाही वहित बहिर्गिरिसरित्समीर इति । मृदुगब्भन्तिब्भविं न जहाित गुहागृहस्य हिरगृहिणी ।।७८॥ इति श्रीहरिहरसुभाषिते प्रकीर्णकप्रकरणम् ॥११॥

७४. तव न (का). ७५. इ (रा) खि (रा), लि (का), ल्लसित (बी) जिन्न (का). ७६. वा (मा रा), but corrected as व in रा. त (का). आशीलिकोऽनौचिती. सु(बी). ७७. [पात (का)]. ७८. का misses this verse. इव (बी).

## परमार्थप्रकरगाम् ॥१२॥

सुभाषितैराहृतेभ्यो हृदयेभ्यो महीभृताम् । समाप्नुवन्ति सुधियः स्वयमेव समीहितम् ॥१॥ स्भाषितेन विद्वांसः शूराः सङ्ग्रामकर्मणा । नीत्याऽमात्याः प्रजा वित्तैराहरन्ति महीभुजम् ॥२॥ विद्वान् "विदाय" मादाय प्रेमभाजो महीभुजः । दर्शयित्वा फलङ्किञ्चिदनुज्ञातो निवर्त्तते ॥३॥ चिरं विलम्बो विदुषां विदेशेषु विगीयते । स्वल्पमप्यल्पकालेन तस्मादभ्याहृतं हितम् ॥४॥ तबौचित्यान्महत्त्वस्य माऽस्तु निन्द्यो मनोरथः । नोन्माद्य खेदयात्मानमप्यलीकमनोरथैः ॥५॥ नेष्यामि लक्षमेवेति प्रतिज्ञाय भ्रमन् भुवम् । प्रपेदे पुनरावृत्तिं न महादेवठक्कुरः ।।६।। देशान्तरे वयो नीतं गतं लोकान्तरेऽथवा । विभावयन्तु विद्वांसो बन्धूनां किं विशिष्यते ॥७॥ एकतोऽपरितोषश्चेदन्यमन्यं महीभुजम् । निदाघपान्थवच्छायामंन्यामन्यामुपाश्रयेत् ॥८॥ राजानमन्यमन्यं यत् संश्रयन्ते मनीषिणः । राज्ञामेव यशो-मोषो नैष दोषो मनीषिणाम् ॥९॥ द्रष्टव्याः कष्टगम्येऽपि नगरे नगरे नृपाः । प्रापकादृष्टसंसुष्टः किचत्स्यादेव कस्यचित् ॥१०॥ चिरं विनिर्गमो बन्ध्वर्गमोदापनोदनः । तस्मादपूर्णकोमोऽपि समेत्य प्रवसेत्पुनः ॥११॥

३. प (का). ४. म्या (का). ५, त्वौ (बी). न्यो (बी), न्यूनो (का), षे (मा रा). ७. पि (का). ८. ष (मा बी).

धात्रा वक्रेण धनुषा गुणोत्कर्षेण मार्गणाः । अपि लब्धेषु लक्षेषु प्रक्षिप्यन्ते पुनः पुनः ॥१२॥ अर्थानाहरतोऽनर्थाः समायान्ति प्रमादिनः । अप्रमत्तस्ततो मार्गे नित्यमेवास्तु वित्तवान् ॥१३॥ हरिनाथो मनाक्पाथोमज्जनादिर्जितं चिरात् । पथि प्रकटचौरेण हा धिक् ! धनमहारयत् ॥१४॥ मारयन्ति नराः कूरा दूरादाहरतःश्रियम् । वाटपाटच्चरैक्षांशक्षीतःशङ्करठक्कुरः ॥१५॥

अर्थस्योपार्जनं कष्टं कष्टमस्य गृहागमः ।
तस्यागतस्य बन्धुभ्यो विनियोगः सुखावहः ॥१६॥
अर्थस्यानर्थपूर्णस्य कोऽवसीदतु संग्रहे ।
तत्सन्तुष्टैन्नेचेदिष्टैर्दृष्टैः स्यान्नयनोत्सवः ॥१७॥
तानि वित्तानि कि येषां विनियोगो न बन्धुषु ।
निन्द्या विद्याऽपि सा यस्याः विनोदः स्यान्न संसदि ॥१८॥
शरीरभरणेनैव पर्याप्नोति न पौरुषम् ।
परोपयोग्न्यून्यस्य वैशाल्यं शाल्मलेरलम् ॥१९॥
पुण्यरत्नभृतः पाणिः प्रार्थकेन प्रसार्यते ।
धन्यस्तदङ्कमायाति माद्यन्मुकुलितः करः ॥२०॥
निन्दास्वार्याः कदर्याणामलं वाचां विल्क्य्वनैः ।
यैर्ग्याचितौर्मषान्स्लानेःकालिमाऽऽस्ये स्वयं धृतः ॥२१॥
याच्ययाचकयोस्तत्त्वे शिलोद्गाढ्रे किलोरसी ।
अन्योन्यं मुखमालिन्यभीक्षतोर्थे न दीर्ग्यतः ॥२२॥

१३. गों (का). १४. णा (का), चो (का). १५. प्रि (का). १७. ष्टे (का). २०. था (का). २१. म्ला (मा रा दी), ने (का). २२. का misses the verse ईक्षतोरित्य। जिनीयम्, पश्यतोरित्युचितम्.

अर्थिनो जठरज्वालादग्धा वाक्कञ्चिदञ्चित । ताञ्चाशमयतो वित्तं किन्निमित्तं न विद्यहे ॥२३॥ वर्तुलैरप्यलं वित्तैयत्तैर्न्नोपार्जितं यशः । लक्षेन्नेवभिरप्यासीत्काशीमिश्रोऽप्यनामकः ॥२४॥ विद्यामध्यापनैद्दानैर्वित्तं नित्यमलङ्कतुरु । पूरा कीर्त्तिर्व्वटेशादीनाविवेशाऽमुनाऽध्वना ॥२५॥ सर्वस्याप्यविशिष्टन्तद्धनं यन्नोपयुज्यते । चौरादिभीत्या धनिनान्निशौन्निद्यं विशिष्यते ॥२६॥ घने किमिति कार्क्कश्यन्निधने यद्विमुञ्चति । यन्न मुञ्चति पर्यन्ते तदष्णंय धनैर्य्यशः ॥२७॥ भ्रातरापूर्यंसे वित्तैर्दीयतां दीयतामिदम् । जलेनानपनीतेन पूरिता नौन्निमज्जित ॥२८॥ धारणेनालमेतस्य विपरीतिमदन्धनम् । धृतन्न प्राप्यते भूयस्त्यक्तं भूयोऽप्यवाप्यते ।।२९।। दशान्तरवशान्त्रशादिवसयोरिवास्त्येव चे-द्विसंघटनतो मिथो भिदुरता विपत्सम्पदोः । अतस्तव तदागम-व्यपगम-त्रसच्चेतसो-**ऽप्यदो जगति जीवितादपि न हीयतां सद्यशः ।।३०।।** 

विनोदः सोधुभिः सार्द्धम्प्रतिपादनमर्थिषु । विद्याश्रियोर्द्वयोरेतिच्चरोपार्जितयोः फलम् ॥३१॥

विद्याविनोदैं विवदुषां वरीयान् वयसो व्ययः । श्रेयस्ये दानभोगाभ्यां श्रियो नि:शेषिता अपि ॥३२॥

२३. तां च स (का). २७. व्यं (रा). ३०. का and दी miss this verse ३२. सो (मा रा बी).

विनयेन वदान्यत्वं मदास्पर्शेन पौरूषम् । पूर्वेण तपसा पुंसां द्वाभ्यां द्वयमलङ्कतम् ॥३३॥ नम्रीभूया भृशं भ्रातर्यं चस्ति फलगौरवम् । चेदनम्रं शिरः शालेरिव तुच्छं फलं तव ॥३४॥ परोपकृतये जाताः साघवः शालयो यथाः। शिरश्छेदेऽपि नोज्झन्ति फलसम्पत्ति-नःम्रताम् ॥३५॥ नीचाशयानां सम्पत्तिः प्रतिवेशि-विपत्तये । निपाताय तटस्थानां सद्यो नद्योम्बुपूरिताः ॥३६॥ धनाभिजनविद्याभिर्यद्यायातो न दुर्मदः । गोविन्दानुगृहीतोऽयमिति होतोऽवधार्य्यताम् ॥३७॥ मदोन्मादविहीनेन सततं प्रियवादिना । क्रीतमेतत्सुकृतिना जगदेवाकपर्देकम् ॥३८॥ अस्मिन् परस्परद्वेषपरुषे पुरुषायुषे । केवलं मधुरा वाणी ददात्यानीय सौहृदम् ॥३९॥ ये सतामवमन्तारस्ते गन्तारः पराभवम् । स्वाराज्यान्नहुषो विप्रावलेपाद् विनिपात्तिः ॥४०॥ आचरन् बहुभिव्वेरमल्पकैरपि नश्यति । जनैः प्रत्यायितोऽमात्यं प्रेतमित्यत्यजन्नृपः ॥४१॥ विरोधेनाधमस्यापि न महानपि मोदते । अपि दासीकृतेनासीद् वनवासीः रघूद्रहः ॥४२॥ परिष्वङ्गोऽपकर्षाय हीनजातिषु जायते । रामस्यापि किषः स्कन्धमारुरोहादृतः पुरा ॥४३॥

इंड. \*Here ends the Ms. दी on folio No. 58. ३७. हे (मा रा) ३९. वं (का). ४१. पि (मा रा). ४२. मः (मा रा). ४३. पि (मा रा).

जन्म तन्मन्महे धन्यं संसर्गो यत्र सत्तमैः। सौभाग्यं पश्य निम्बस्य चन्दनाचलजन्मनः ॥४४॥ एको गोत्रे पुमान् प्रोक्तः प्राक्तनैः स्वकुटुम्बभृत् । एकोऽप्यनेक: पुरुष: परेषां भरणक्षम: ॥४५॥ को निज: क: परो लोके शोकेनाद्यो विशिष्यते। निजः स एवोपकृते यशो यत्रावशिष्यते ॥४६॥ व्ययमायऋमेणैव कुर्व्वन्त्यायतिर्दाशनः। यावदास्तरणं पादप्रसारणमिति स्थितिः ॥४७॥ क्षयाय जायते पुंसामायादत्यधिको व्ययः। मिताशी योषितां रन्ता किं तात ! सुखमेधते ॥४८॥ अविचारेण यत्कर्म कृतं तन्मर्मकृन्तनम् । प्रसह्य सीताहरणोदतीता रावणश्रियः ॥४९॥ सम्पद्यमानमालोक्य श्रेयः सद्यः समाचरेत् । दहत्यामरणं कर्म विलम्बेन विनाशितम् ॥५०॥ कष्टङ्कर्मेति दुर्मेधाः कर्त्तव्याद्विनिवर्त्तते । न साहसमनारभ्य श्रेयः समुपलभ्यते ॥५१॥ किं वा बहुभिराख्यातैस्तत्कुर्व्वीथाश्चिरं यथा। त्वाङ्गायति सतामग्रे यशोभिरवशो जनः ॥५२॥ एकन्तु लोकवेदेभ्यः सारमाकृष्य कथ्यते । प्राणात्ययेऽपि न त्याज्यो न्याय्यो धर्माइलयः पयः ॥५३॥ अत्यल्पं जीवितं पापान्यापातमधुराण्यलम् । तदाचर चिरास्ययपरलोकावलोकनम् ॥५४॥

४६. वि (मा रा). ४९. क्रन्तनिमत्यपाणिनीयम्-कर्त्तनिमत्युचितम्. ५३. गो (मा रा). थे थि (मा रा). ५४, स्ते (का).

अवधारय धर्मेषु प्रधानमवधानतः। निब्र्भरानन्दकन्दाय गोविन्दाय मनोर्प्य ॥५५॥ कूर्युः के वा न सेवाभिर्देवास्ते वाञ्छितां श्रियम्। वाञ्छातोता चिरस्फोता प्रोतात्पोताम्बरादियम् ॥५६॥ आकर्ण्य वाणोः पौराणीर्मयैतदवधारितम् । तिष्ठन्तु देवा देव्योऽपि सेु्ट्यो नारायणः परः ॥५७॥ स्मरत्यहह किं कामी यामीमपि न यातनाम्। यन्न ध्यायति गोविन्दमरविन्दविलोचनम् ॥५८॥ नाम नामरणं मुञ्च नामिनोऽप्यधिकं हरे: । यदेतेनानुरक्तेन तत्तेनोक्तेन लभ्यते ॥५९॥ पश्यामि त्वामरे मृढ ! गृढमज्ञानवारिधौ। स्मर संप्रारसन्तारकारणं चरणं हरेः ॥६०॥ कामात् क्लाम्यसि का रोतिन्गरिति न काभिधा । मलमन्त्रामयी मांसस्यगी किं न विगोयते ।।६१।। दु:खनित्यानि विचानि त्वं किमासाद्य माद्यसि । ये भोक्तुमेतानीच्छन्ति तानेतान्येव भुञ्जते ॥६२॥ किन्ते पुत्रेण मित्रेण धनेनाभिजनेन वा। सर्वं शोकाय लोकानामाकाशनगरायितम् ॥६३॥ अलं वा बहुवादेन यत्र यत्रानुरज्यसे। तत्र तत्रैव ते दु:खदावपावकपङक्तयः ॥६४॥ साम्यङकुरु सुते शत्रौ कीटकोटीशयोरिप। समो जीवस्तमोरूपं न भावमनुधावति ॥६५॥

५७. देव देव्योऽपि (का). ६१. ति (का), ना (मा रा), ज्ज (का), स्तु (का). ६२. ता (रा), नि (मा रा), न्ये 4मा).

भोगारीणां न शक्तोऽसि यदि वा विभिवारणे । अनौत्सुक्यमयं वर्म मनोगर्मणि धारय ॥६६॥ अनाविलं फलं भुडक्ते विषयाणाममुत्सुकः । उत्सुको लब्धरोकेण तत्र शोकेन शीर्यंते ॥६७॥ मा शुचो वार्मुचो वृष्टिलोंकसृष्टिश्च बेधसः । उत्पद्यते विनाशाय क्षणरक्षणलक्षणा ॥६८॥

विधेर्विधानानुविधायिनो जना
गुणागुणौ कि क्वचनापि कस्यचित् ।
नदीरयाद्धावति नौरनौचितीमहं कृतीत्यञ्चति नाम नाविकः ॥६९॥

दु:लगरापहाराय नारायणमयं जगत् ।
आत्मनिक्नत्याभेदाद् भदातीतो भिविष्यति ॥७०॥
क्वाप्याकारं हरेः सम्यङ्ग नियम्य सुचिरं मनः ।
धियं निर्विषयं नीत्वा मकाशाकाशमाविश ॥७१॥
प्रक्षिप्य पक्षिवद्बन्धमृष्टीयाकाशमाश्रय ।
पदादास्तामधस्तात्ते मेरोरिप श्चिरो गतः ॥७२॥
समाधाय धियां धारां निराकारां चिदम्बरे ।
आत्मानमाप्नुहि श्वातराप्तमोश्वमधोक्षजम् ॥७३॥
लक्ष्मी-राथववोः सुनोरन्तोऽयङ्गिराङ्गगुणैः ।
सुभाषितानां सङ्गनेयः प्रेक्षाविद्धः परोक्ष्यताम् ॥७४॥

६६. यादवारिनिवारणे (का), व (का). ६८. णः (का), ६९. का misses this verse. ७०. हा (मा), व (मा रा). ७१. प्रा (मा). ७२. म्ब स्वक्षत्रीया (का), ७४. म्यू (का),

वाग्देवीकरपद्मपञ्जरपठत्कीरायितानां पुरो
गण्यन्ते कवयः कव वाङ्मयपुरप्राकारकाकायिताः ।
ब्रह्मास्वादसुखावणतमनसां गोष्ठीषु सांसारिकाः
स्वर्गोत्सङ्गिनणदिनोऽपि कुण्णेपाका वराका इव ।।७५॥
प्रादुर्क्म्य पुरो गिरेरिव हृषीकेशात् कृती राघवो
यस्तिग्मद्युतिविद्वाकरमहावंशे दिदीपे द्विजः ।
या लक्ष्मीरथ मैथिलादुदभवत् विद्यावदातात्मनस्ताभ्यामुद्भवमापतुः कुशलव-प्रख्यातगोत्रौ सुतौ ॥७६॥
एषा तयोः प्रथमजेन निजानुजातश्रीनीलकण्ठ-कविकण्ठ-विभूषणाय ।
तत्तन्तवीनगुणगृम्फिनिषक्तसूक्तिमुक्दावली हरिहरेण चिरेण चीर्णा ॥७७॥
इति भौहरिहरसुभाषिते परमायंप्रकरणम् ॥१२॥

समाप्तश्चायं प्रन्यः

—शुभमस्तु—

७५. सा (का), सा (मारा) ररी (का), \*काव्यमाला ends here.

## Alphabatical Index of First Lines क्लोकानामकारादिकमेणानुकमणिका

| ऋमसंख्या | <b>श्लोकानामादिः</b>       | प्रकरणम्   | श्लोकसंख्या |
|----------|----------------------------|------------|-------------|
| १        | अकपर्दकस्य विफलं           | 8          | ર           |
| २        | अकलङ्क्वान्तिके कान्तिकेति | 8 8        | ३३          |
| ३        | अङ्गाकृष्टिव्यंथयति        | 9          | ४१          |
| ४        | अजनि रजनिरन्या             | 6          | ६४          |
| .4       | अजिन शिशिरशीलं             | 8          | ৩           |
| દ્       | अतिबलवति मतिशाली           | ৩          | १३          |
| و        | अतिबलिनामप <u>ि</u>        | ७          | 6           |
| 6        | अत्यन्तव्यवधानलब्धजनुषः    | 88         | २६          |
| 9        | अत्यल्पं जीवितं            | १२         | . 48        |
| १०       | अत्युच्चैरतिनीचै:          | Ę          | १३          |
| 28       | अत्युपचितैरुपायैः          | 9          | २           |
| १२       | अथ नायिकाप्रभेदाः          | 80         | १२          |
| १३       | अधिगगनमनेकास्तारकाः        |            | ५६          |
| १४       | अध्वन्यानां शिशिरसमये      | 6          | ३५          |
| १५       | अनाविलं फलं भुङक्ते        | <b>१</b> २ | ६७          |
| १६       | अनिच्छन्तोऽपि विनयं        | २          | 39          |
| १७       | अनुरञ्जय राजानम्           | ६          | १५          |
| १८       | अनुरूपिमदं कूप             | 8 8        | ४९          |
| १९       | अनुशयवत्येवोक्ता           | १०         | ३९          |
| २०       | अन्तःप्रकाशिमच्छन्तः       | २          | 8           |
| २१       | अन्धाइव विधराइव            | Ę          | २५          |
| २२       | अन्धोऽप्यन्योक्तपथो        | <u>.</u> ه | ५०          |
| २३       | अन्य इत्यमुपजातयन्त्रणं    | 9          | १७          |
| २४       | अन्योन्यस्यं नियन्त्रणा    | 6          | 8           |

| ऋमसंख्या   | रलोकानामाद <u>िः</u>    | प्रकरणम् | <b>इलोकसं</b> ख्या |
|------------|-------------------------|----------|--------------------|
| २५         | अन्योपभोगकलुषा          | १०       | ३६                 |
| २६         | अपरीक्षितपरवञ्चन        | ७        | 9                  |
| २७         | अपारे पाथोधौ किमिति     | ११       | ४०                 |
| २८         | अपिजलकणान् पयोधेः       | 8        | 8%                 |
| २९         | अपि दोर्भ्याम्परिरब्धा  | ११       | ३७                 |
| ३०         | अपि नित्यानन्दमयं       | 8        | 4                  |
| ३१         | अपि निपुणतरमधीतं        | 3        | 88                 |
| <b>३</b> २ | अप्यतिशयितमनर्थ         | 9        | १५                 |
| ३३         | अप्यनेकै रुपचितैः       | २        | . 88               |
| ३४         | अबलोऽसि न जितकाशी       | 9        | 32                 |
| ३५         | अभिलषति न खलु पुरुषः    | Ę        | २०                 |
| ३६         | अभिलषतोरनुभावान्        | ७        | २५                 |
| ३७         | अमृतायतामिति वदेत्      | Ę        | २९                 |
| ३८         | अर्थस्यानर्थपूर्णस्य    | १२       | १७                 |
| ३९         | अर्थस्योपार्ज्जनं कष्टं | 82       | १६                 |
| ४०         | अर्थानाहरतोनर्थाः       | 2        | १९                 |
| ४१         | अर्थािथनांप्रिया एव     | ! ??     | १३                 |
| ४२         | अर्थिनो जठरज्वाला       | १२       | २३                 |
| े ४३       | अर्थेन रिक्षतिमदं       | ७        | 88                 |
| 88         | अलमथकथनसहस्रै:          | Ę        | 80                 |
| ४५         | अलमथवा बहुवादै:         | 3        | ४३                 |
| ४६         | अलमात्मीयं विदितं       | ६        | २८                 |
| ४७         | अलं वा बहुवादेन         | १२       | ६४                 |
| 86         | अल्पेऽपि नृपतिदत्ते     | ६        | 30                 |

| ऋमसंख्या |                          | प्रकरणम् | <b>रलोकसंख्या</b> |
|----------|--------------------------|----------|-------------------|
| *        | अवधारय धर्मेषु           | १२       | ५५                |
| 40       | अविचारेण यत्कर्म         | १२       | ४९                |
| ५१       | अविभ्रमालोकनदुर्भगानि    | 88       | ६३                |
| ५२       | अविरतविरुतकपोती          | 9        | 3 8               |
| ५३       | असितवसनसृग्संवीता        | 9        | २३                |
| 48       | अस्तग्रस्तगभस्तिमत्      | 2        | ५९                |
| ५५       | अस्मिन् परस्परद्वेषपरुषे | १२       | 39                |
| ५६       | अस्याङ्के कषपट्ट         | 2        | १९                |
| ५७       | अहो महीयसां पुंसां       | 88       | <b>१</b> ७        |
| 46       | आकर्ण्य जयदेवस्य         | 2        | १७                |
| ५९       | आकर्ण्य वाणीः पौराणीः    | १२       | ५७                |
| ६०       | आचरन् बहुभिर्वेरं        | 1 82     | ४१                |
| ६१       | आचारमाचर चिराद्          | 3        | ४२                |
| ६२       | आत्मोपकारचतुरा           | 3        | ų                 |
| ६३       | आन्दोलयन् गिरिनिकुञ्ज    | 88       | <b>૭</b> ૫        |
| ६४       | आमेरुमलयमुर्वी           | 8        | .40               |
| ६५       | आलापं कलकण्ठिका          | 88       | ६०                |
| ६६       | आलि कपालिनि              | १०       | ४६                |
| . ६७     | आवर्जित इवविनयात्        | 8        | - ५४              |
| ६८       | आविः कुर्वन्निव नवनवे    | C        | 36                |
| ६९       | आशापाशनिबद्धो            | Ę        | २७                |
| ७०       | आसामथ प्रभेदाः           | १०       | १७                |
| ७१       | आसामपि प्रतिभेदाः        | १०       | २१                |
| ७२       | आसोत्कल्पमुदन्वदम्बुनि   | 88       | 38                |

| ऋमसंख्या | इलोकानामादिः                        | प्रकरणम् | श्लीकसंख्या |
|----------|-------------------------------------|----------|-------------|
| ७३       | आः शक्तिः शक्तिनाथ                  | ų        | ३६          |
| ७४       | इच्छति मानी मरणं                    | 8        | १७          |
| હવ       | इदमनुदितहोतु:                       | 6        | ३९          |
| ७६       | इदमस्खलितन्धारय                     | 3        | ३०          |
| ७७       | इन्द्रोनिन्दति <sup>ः</sup> वाहमाह  | 4        | 30          |
| ७८       | इयमत्र कयापि दिशा                   | 9        | ५५          |
| ७९       | इलाजलानिल                           | 8        | ३२          |
| ८०       | इह तव देव निपतता                    | 4        | १८          |
| ८१       | उचितामुपास्य रुचितां                | ६        | २४          |
| ८२       | · उच्चैयंद्यस्ति मनः                | 9        | ५१          |
| ८३ं      | उ <del>च्चै</del> स्थितीनां         | २        | 2           |
| 28       | उत्कण्ठिता च                        | १०       | २६          |
| ८५       | उत्कर्षवान्निजगुणो                  | 88       | 3.0         |
| ८६       | उत्तारयतिविपत्ताविति                | و        | १६          |
| 20       | उत्थाने सभ्यानां                    | Ę        | 9           |
| 26       | <b>त्री</b> सृज्याम्बुधिजामुखाम्बुज | 6        | २५          |
| ८९       | उदयति तडिच्चित्रं                   | 9        | 6           |
| ९०       | उद्घृयमानेन्दुकरैः                  | 6        | ६३          |
| ९ इ      | उन्नयति नाभिनिम्नौत्                | 9        | 88          |
| ९२       | उन्मदतया कयाचिद्                    | व        | 88          |
| ९३       | उपकाराय न जातः                      | ₹.       | 88          |
| ९४       | उपदिशति लोकवृत्तं                   | 3        | 9           |
| ९५       | उपनीतनीतिनौकः                       | ₹5       | २३          |
| ९६       | उप <b>भु</b> नताशेषवृषं             |          | 88          |

| <b>क्रमसंख्या</b> | <b>श्लोकानामादिः</b>       | प्रकरणम् | श्लोकसंख्या |
|-------------------|----------------------------|----------|-------------|
| ९७                | उपविशति नृपनियुक्तः        | 8        | ५१          |
| ९८                | उल्लब्ध्यसरिदरण्य          | ६        | १८          |
| ९९                | उर्वीङगुर्वीति             | ષ પ      | २५          |
| १००               | ऊषरे सरिति                 | 88       | 42          |
| १०१               | एकतः प्रणयपीडनं            | १०       | ५५          |
| १०२               | एकतोऽपरितोषश्चेद्          | १२       | 6           |
| १०३               | एकत्वं न रसैः कयोः         | 6        | २०          |
| १०४               | एकन्तु लोकवेदेभ्यः         | १२       | ५३          |
| १०५               | एकं वस्तु यदस्ति           | 4        | .83         |
| १०६               | एकाकिन्या मम गृहमिदं       | १०       | ४९          |
| १०७               | एकामधोत्य विद्यां          | 3        | 3           |
| १०८               | एकारिमित्रयोश्चेद्         | ७        | <b>२२</b>   |
| १०९               | एकेनापि विनीतेन            | २        | ४५          |
| ११०               | एको गोत्रे पुमान् प्रोक्तः | १२       | ४५          |
| ११                | एकोम्बुधिर्जगतिजीवति       | 88       | ४३          |
| १२                | एतावन्तं समयमनयः           | 8 8      | . ६८        |
| १३                | <b>एतेषामनुकू</b> लो       | १०       | ٠ ६         |
| १४                | एषा तयोः प्रथमजेन          | १२       | ७७          |
| १५                | कति सन्ति नोन्नितिभृतः     | 88       | ६४          |
| १६                | कदाचित्साधुतामेति          | २        | ५२          |
| १७                | कपटादपिरिपुहननं            | ७        | ३८          |
| १८                | करलालितोऽपि दहति           | 3        | १९          |
| १९                | करिमदपरिमलवाही             | 8 8      | 50          |
| १२०               | कर्णेकान्तागमनवचनश्राविणि  | १०       | ४३          |

| <b>क्रमसंख्या</b> | रुलोकानामादि <u>ः</u>   | प्रकरणम् | श्लोकसंख्या |
|-------------------|-------------------------|----------|-------------|
| १२१               | कलां तामैन्दवीं         | <b>१</b> | 8 8         |
| २२                | कलिकलुषसङ्कटाकुल        | 8        | २१          |
| २३                | कष्टं कर्मेति दुर्मेधाः | १२       | ५१          |
| २४                | कस्य करान्न स्खलिता     | ११       | ३८          |
| २५                | काञ्ची काञ्चिदियं       | 9        | 3           |
| २६                | कान्ते यामि             | 9        | ५०          |
| २७                | कान्ते स्नेहिनधौ        | C        | २           |
| २८                | कामं कुमीनसदृशं         | ৩        | १२          |
| २९                | कामात् क्लाम्यसि        | १२       | ६१          |
| १३०               | काम्बोजाः कम्बुजन्मा    | 4        | २४          |
| <b>३</b> १        | कार्णाटोकेलिवाटी        | 6        | 9           |
| ३२                | कालोयैः कुचकाञ्चना      | 9        | २२          |
| ३३                | किङ्कौन्दी कन्दुकाली    | ų        | १५          |
| 38                | कि जोवति यञ्छायां       | 8        | १३          |
| ३५                | किन्ते पुत्रेण मित्रेण  | १२       | ६३          |
| ३६                | किन्दुर्जनान्नहि विभेषि | १०       | 8           |
| ३७                | <b>किमध्ययनभग्ने</b> न  | २        | ५३          |
| ३८                | किम्परारि न परापतन्     | 9        | 8           |
| ३९                | कि यूनां मृत्रनाभिलिप्त | 6        | ६२          |
| १४०               | कि वा बहुभिराख्यातैः    | १२       | ५२          |
| ४१                | कि शालशाल्मलिघरादिषु    | 88       | ५१          |
| ४२                | कि सम्यगिति प्रश्ने     | Ę        | ३२          |
| ४३                | कुतस्ते देहलीस्तम्भ     | 9        | ४५          |
| **                | कुत्रासीस्त्वमिति       | ११       | 4           |

| क्रमसंख्या | <b>रलोकानामादिः</b>      | प्रकरणम्   | <b>रलोकसंख्या</b> |
|------------|--------------------------|------------|-------------------|
| १४५        | कुरुगुरुवचोनिपीतं        | 3          | 3                 |
| ४६         | कुर्युः के वा न सेवाभिः  | <b>१</b> २ | ५६                |
| ४७         | कुलशीलपोरुषादि           | ६          | ३६                |
| ४८         | कुलशीलश्रुताचार          | २          | २९                |
| ४९         | कृतमथमधुरतरे <u>र</u> पि | ७          | 48                |
| १५०        | कृतमन्त्रिमनः क्वाथो     | Ę          | २३                |
| ५१         | केलीसद्म <b>ि</b>        | ९          | २७                |
| ५२         | र्कः क्लान्तैस्तरुवीरुधा | 88         | 40                |
| ५३         | को नाम नानुवृत्ति        | 8          | 8                 |
| ५४         | को नायुद्ध्यन्नकः        | २          | २५                |
| ५५         | को निजः कः परो           | १२         | ४६                |
| ५६         | कोपः समुत्पन्नविनष्टः    | १०         | ५४                |
| ५७         | कोपिन्याः कतिधा          | १०         | 79                |
| ५८         | कौपीनवानपि गतः           | 8          | ₹ ४               |
| ५९         | कः प्रेत इति प्रश्ने     | 8          | २७                |
| १६०        | क्रान्ताः कान्तारदेशाः   | 4          | 34                |
| ۶ ۶        | क्रूरचरितेन सङ्गत        | ७          | 80                |
| ६२         | क्व लघुः क्षियोविलासः    | 3          | Ę                 |
| ६३         | क्वाप्याकारे हरेः        | १२         | ७१                |
| ६४         | क्षणमपसारितसाध्वस        | 8          | ५३                |
| ६५         | क्षयाय जायते पुंसां      | १२         | 28                |
| ६६         | क्षीणः क्षीणः क्षपयसि    | 88         | ३५                |
| ६७         | क्षुद्रेपि क्षोणिभुजा    | ७          | ३७                |
| ६८         | क्षुद्रोपद्रवभीत्या      | Ę          | 3.4               |

.

| ऋमसंख्या   | इलोकानामादिः           | प्रकरणम् | श्लोकसंख्या |
|------------|------------------------|----------|-------------|
| १६९        | क्षौमेनस्तनतुङ्ग       | 8        | १९          |
| १७०        | गङ्गोत्सङ्गवलन्        | ų        | 8           |
| ७१         | ं गण्डकण्डूयनोत्खात    | 8        | 8           |
| ७ं२        | गान्धाराः गुप्तदाराः   | 4        | २३          |
| ७३         | गाश्चारयन्             | २        | १५          |
| ७४         | गुणगौरवमेव गाहमानाः    | 8 8      | २७          |
| હ્ય        | गुणजातिसमयसदसां        | 8        | ४६          |
| ७६         | गुणवसनभूषणाद्यैः       | Ę        | १६          |
| <b>७</b> ७ | गुणास्ते निक्षोभाः     | 4        | 88          |
| ७८         | गुरुणागुणानुबन्धात्    | 8        | ४७          |
| ७९         | गोविन्दाख्यानपीयूष     | 8        | . 4         |
| १८०        | गौरीगिरीशयोः           | 8        | 3           |
| ८१         | ग्रामतरुणस्य जाया      | १०       | 28          |
| ८२         | ्ग्रामस्याधिः          | २        | 3 ?         |
| ८३         | चमत्केरोति केषाञ्चिद्  | २        | २७          |
| ८४         | चरमाचळव्यवहितस्य       | 6        | ५ ३         |
| ८५         | चित्रं तरुणिमरांज्ये   | 9        | १३          |
| ८६         | चिरकरपरिमृष्टं         | 6        | ४९          |
| ८७         | चिरपरितोषितवाहः        | ७        | ३०          |
| 22         | चिरं विनिर्गमो         | १२       | 88          |
| ८९         | चिरं विलम्बो विदुषां   | १२       | 8           |
| १९०        | चुम्बति कपोलपाली       | १०       | १०          |
| ९१         | चैत्री चन्द्राभचन्द्रा | 4        | ৩           |
| ९२         | जगत्पतिपद              | 8        | १२          |

| ऋगसंख्या | रुलोकानामाद <u>िः</u>   | प्रकरणम् | <b>इलोकसं</b> ख्या |
|----------|-------------------------|----------|--------------------|
| १९३      | जड़ानामपि चैतन्यं       | २        | १३                 |
| ९४       | जननी जठरव्याधिः         | 3        | १५                 |
| ९५       | जन्म तन्मन्महे          | . १२     | ४४                 |
| ९६       | जलोद्गतै रुज्जघनोत्कटा  | 6        | २६                 |
| ९७       | जातमात्रेण पुत्रेण      | २        | ३८                 |
| ९८       | जातिख्यातिभृतां हिताय   | 88       | ७१                 |
| ९९       | जालान्तरालमालोक्य       | 8        | ३८                 |
| २००      | जीवतु चिरं नरेन्द्रः    | 8        | ५५                 |
| २०१      | तत्तद्देशाचार           | 8        | १९                 |
| २०२      | तत्तत्पथपथिकऋम          | 8        | ३६                 |
| २०३      | तित्पवन्त्वमृतं देवाः   | २        | २४                 |
| २०४      | तद्व्योम व्योमकेशस्य    | 8        | २७                 |
| २०५      | तन्नौमि यमुना यस्य      | 8        | २०                 |
| २०६      | तन्वी स्मारानलाङ्गारान् | 3        | ३६                 |
| २०७      | तन्वास्तल्पमुपेयुषि     | ं ९      | २९                 |
| २०८      | तपत्युपरि संसार         | २        | ३०                 |
| २०९      | तव गुरुतरापराधादिपः     | 3        | 86                 |
| २१०      | तव तन्वि तरुणपुण्याद्   | 3        | २१                 |
| ११       | तवौचित्यान्महत्त्वस्य   | १२       | 4                  |
| १२       | तानि वित्तानि किं येषां | १२       | 379                |
| १३       | तापभीत इव तोयचरो        |          | १६                 |
| १४       | तालज्ञा इव तरला         | 8        | १५                 |
| १५       | तावज्जीवति जन्तुः       | Ę        | , र६               |
| १६       | तासामध्टी भेदाः         | १०       | , २५               |

| ऋमसंख्या   | इलोकानामाद <u>िः</u>   | प्रकरणम्   | इलोकसं <b>रूया</b> |
|------------|------------------------|------------|--------------------|
| २१७        | तुल्यं गाधिसुतेन       | ११         | १८                 |
| १८         | तं स्तुमः कमठं         | 8          | 8.8                |
| १९         | त्यागी वरमल्पधनः       | ६          | ३९                 |
| २२०        | त्रिजगति नगरीणां       | 88         | १५                 |
| <b>२१</b>  | त्रैलोक्यत्राणलक्ष्मी  | 4          | १०                 |
| २२         | त्वञ्चिरोपचित          | 8 8        | Ę                  |
| २३         | त्वत्कीत्यींपकृतं      | ų          | १२                 |
| २४         | त्वत्सैन्ये धरणीमणे    | 4          | २७                 |
| २५         | त्वदरिपुरपुरनिध्नभिः   | 4          | 9                  |
| २६         | त्वदिसदिलतदेहै:        | .4         | १४                 |
| २७         | त्वद्वाणेषु यमो        | 4          | ४२                 |
| २८         | त्वमन्यहरिदङ्गना       | 2          | 8.8                |
| २९         | त्वमप्यस्तव्यस्तो      | 88         | ७२                 |
| २३०        | त्वान्दर्शयन्त्युदर    | 88         | ४९                 |
| <b>३</b> १ | त्वं तादृशी मम दृशीव   | ११         | २२                 |
| ३२         | दण्डिन्युपस्थिते सद्यः | २          | 88                 |
| ३३         | दत्तोष्णांशुकरा        | 6          | ५५                 |
| ३४         | दरोन्मीलन्मल्ली        | 2          | ३                  |
| ३५         | दशान्तरवशान्निशा       | १२         | ३०                 |
| ३६         | दातुं जातु पदाङगुलीमपि | १०         | 3                  |
| ३७         | दानं राज्यनिदानं       | ं ७        | > १८               |
| <b>३८</b>  | दुग्धाब्धेर्न्नवनीत    | 6          | ६१                 |
| ३९ '       | दुष्टाः सुहृदुपदिष्टाः | <b>.</b> 3 | ४५                 |
| २४०        | दुः खनित्यानि वित्तानि | १२         | ६२                 |

| ऋमसंख्या | श्लोकानामादिः              | प्रकरणम्   | <b>इलोकसंख्या</b> |
|----------|----------------------------|------------|-------------------|
| २४१      | <b>दुःखभारापहाराय</b>      | . 82       | 90                |
| ४२       | दुःखं परवशमिखलं            | ૭          | ४२                |
| ४३       | दृशं दूरात्पत्युः          | १०         | १३                |
| ४४       | दृष्ट्वोदञ्चत्कुथां        | ų          | 33                |
| ४५       | देवद्विज (रुभक्त:          | و          | ३१                |
| ४६       | देव त्वन्नेत्रपाथोरुह      | ų          | 8                 |
| ४६<br>४७ | देवैर्यद्यपि तऋ । द्       | <b>११</b>  | ४५                |
| ४८       | देवैरुद्गमितोङ्कभृत्       | ९          | Ę                 |
| ४९       | देशान्तरे वयो नीतं         | १२         | 9                 |
| २५०      | दौर्गत्यकलुषितानां         | ४          | Ę                 |
| ५१       | द्रष्टब्याः कष्टगम्येपि    | १२         | १०                |
| ५२       | धत्ते वक्षसि कौस्तुभो      | ११         | 39                |
| ५३       | धनमेव धरणिवलये             | 8          | 8                 |
| ५४       | धनवानपि गुणवानपि           | ·          | 9                 |
| ५५       | धनाभिजनविद्याभिः           | १२         | ३७                |
| ५६       | धने किमिति कार्क्कश्यं     | <b>१</b> २ | २७                |
| ५७       | धन्याऽहमस्मि यदि नाथ       | 8          | ४३                |
| ५८       | धात्रा वक्रेण धनुषा        | १२         | १२                |
| ५९       | धारणेनालमेतस्य             | १२         | २९                |
| २६०      | धारासारेषु धाराधर          | 88         | ५३                |
| ६१       | धिग् धिग् विधेविलसितानि    | 88         | ४६                |
| ६२       | धोरः सत्कुलजन्मा           | ف          | 39                |
| ६३       | घूलीभरो दृगवरोघ            | 88         | ७०                |
| ६४       | धौताः स्वर्धुनि मूर्द्धजाः | 188        | १२                |

| <b>क्रमसंख्या</b> ः | <b>श्लोकानामा</b> दिः       | प्रकरणम् | श्लोकर्सख्या |
|---------------------|-----------------------------|----------|--------------|
| २६५                 | न कस्यानुमतः काव्ये         | 2        | 9            |
| ६६                  | नक्षत्राली पद्मकुञ्जे       | 6        | ५२           |
| ६७                  | न क्षत्रिय इव योद्धा        | 8        | १०           |
| ६८                  | नगरे नरेश्वरस्य             | 8        | 80           |
| ृ६९                 | न चन्द्रश्चन्द्रमाः         | 2        | ३७           |
| २७०                 | नतासुगामि त <b>न्नोमि</b>   | 8        | २५           |
| ७१                  | नन्दितवह्निरनिन्दितभानुः    | 6        | ३६           |
| ७२                  | नमश्चन्द्रमसे               | 8        | २८           |
| ७३                  | नमाम वामनं धाम              | 8        | १७           |
| ७४                  | नम्रीभूया भृशं भ्रातः       | १२       | 38           |
| ७५                  | नरेन्द्रमन्ये निगदन्तु देवं | 4        | १६           |
| ७६                  | नवीनामनवीनां वा             | 2        | २०           |
| ७७                  | नाचरति दूरदर्शी             | 8        | ४१           |
| ७८                  | नाधीतं कैशोरे               | 3        | २            |
| ७९                  | नानवसरे नरेशः               | Ę        | 9            |
| २८०                 | नानानरपतिपरिषद्             | 8        | २३           |
| ८१                  | नापरिशीलितशीले              | ; 8      | ३७           |
| ८२                  | नाम नामरणं मुञ्च            | १२       | 48           |
| ८३                  | नायकनायिकयोरपि              | 80       | 8            |
| 28                  | नासम्मतमभिदध्यात्           | Ę        | 4            |
| ८५                  | निबिलं गोकुलभूषण            | ९        | ४९           |
| ८६                  | निजदेशकुलास्याना            | 8        | 88           |
| ୯୬                  | निजबलपौरुषवाध्यं            | ७        | २८           |
| 22                  | निजहृदयं सत्प्रणिधिः        | 9        | ४७           |

| ऋमसंख्या | <sup>ृ</sup> श्लोकानामादिः | प्रकरणम् | श्लोकसंख्या |
|----------|----------------------------|----------|-------------|
| २८९      | नित्याक्षीणकले             | ų        | 88          |
| २९०      | निन्दःस्वार्या कदर्याणां   | १२       | २१          |
| ९१       | निभृतमुषितैः               | 4        | २२          |
| ९२       | निभृतेक्षितैकताना          | 80       | २०          |
| ९३       | निरुपधि परोपकारः           | ३        | 80          |
| ९४       | निर्गतान्यकुसुमे हिमागमे   | 2        | ३३          |
| ९५       | निर्णीयत्वत्प्रताप         | ų        | 6           |
| ९६       | निर्भरमुपार्जय यशो         | 9        | 3 &         |
| ९७       | निवसन्निजेऽपि भवने         | 8        | 88          |
| ९८       | निशा सूते सूनुं            | 6        | €0          |
| ९९       | निशि किमु ज्योत्स्ना       | 9        | 28          |
| ३००      | निश्वासेन समाधरा           | १०       | २८          |
| 308      | निहतं गीतेन मृगं           | ७        | 88          |
| ३०२      | नि:शेषोन्मूलित             | 8        | 22          |
| ३०३      | निःसाध्वसमतिमधुरं          | 8        | ५६          |
| ३०४      | नीचसिचवसंघृष्टं            | ६        | ३७          |
| ३०५      | नीचस्त्वमसि तुलायां        | 6        | २८          |
| ३०६      | नीचस्याप्युत्कर्षो         | 8        | 3           |
| ३०७      | नीचाशयानां सम्पत्तिः       | १२       | ३६          |
| ३०८      | नीचैरेव परं सर्पत्         | २        | ४६          |
| ३०९      | नीता भवेत् क्वचन           | १०       | 4           |
| ३१०      | नीत्वाऽन्यत्र निशा         | १०       | 0,          |
| ११       | नीरिनधेरपि नीचात्          | 88       | ५४          |
| १२       | नीरागेऽधरपल्लवे            | ९        | 38          |

| ऋमसंख्या | रुलोकानामाद <u>िः</u>         | प्रकरणम् | <b>रलोकसंख्या</b> |
|----------|-------------------------------|----------|-------------------|
| ३१३      | नीरा <b>वै</b> विहगैस्तिरोहित |          | ४६                |
| १४       | नीलिमानमहं वन्दे              | 8        | 9                 |
| १५       | नीव्यां संयमनं कचे            | 9        | ३५                |
| १६       | नीहारतूलभृतमम्बर              | 6        | ३०                |
| १७       | नृपसचिवयोर्द्वयोः             | ७        | 88                |
| १८       | नृपसिचवसङ्कथायां              | Ę        | 8.8               |
| १९       | नृपहितविनिहित                 | ७        | 80                |
| ३२०      | नेष्यामि लक्षमेवेति           | १२       | ६                 |
| २१       | नेष्यामि हा कथमरण्य           | १०       | ७                 |
| २२       | नैतच्चित्रमहम्मन्ये           | २        | 88                |
| २३       | नैशङ्किमाचरति                 | 9        | २०                |
| २४       | नोच्चैर्नचातिनीचैः            | Ę        | १२                |
| २५       | न्यकारमुदरभरणे                | 8        | १६                |
| २६       | न्यायोपनीतवित्तः              | 3        | 36                |
| २७       | पतिरुपपतिश्च                  | 80       | 2                 |
| २८       | पद्मपालिषु मनाक्              | 88       | ४७                |
| २९       | पद्यप्रसङ्गसङ्गत              | Ę        | 3                 |
| ३३०      | पयोवाहारूढ़ा नटति             | 9        | ३२                |
| ३१       | परदेशे पर्यटतो                | 8        | १४                |
| ३२       | परपरिताप <b>नकु</b> तुकी      | ३        | 28                |
| ३३       | परभृन्मौखर्यभिया              | ३        | 3 8               |
| ३४       | परमुखरत्वज्वलित:              | ३        | ३२                |
| ३५       | परवित्तविमुख                  | 3        | 30                |
| ३६       | परहितहेतोर्विहिताः            | <b>3</b> | २४                |

| <b>कमसं</b> ख्या | इलोकानामाद <u>िः</u>    | प्रकरणम् | रलोकसंख्य <u>ा</u> |
|------------------|-------------------------|----------|--------------------|
| ३३७              | परिचर मातरपितरा         | 3        | ३६                 |
| <b>३८</b>        | परिरम्भणैश्चिर          | १०       | 38                 |
| ३९               | परिरभ्य प्रियं          | १०       | २२                 |
| ३४०              | परिषज्जनोपवेशन          | 8        | ५२                 |
| ४१               | परिषदमपरिचिताञ्च        | 8        | 88                 |
| ४२               | परिष्वङ्गोपकर्षाय .     | १२       | ४३                 |
| ४३               | परिहर चापलमुच्चैः       | ३        | 38                 |
| 88               | परिहृतपरापवादः          | 3        | २५                 |
| ४५               | परिहृतमसाधुवाचा         | 3        | २१                 |
| ४६               | परोपकृतये जाताः         | १२       | ३५                 |
| ४७               | पर्यं ङ्कात्सहसाऽवतीर्य | 9        | 39                 |
| ४८               | पर्याप्ते सुरते         | ९        | ३३                 |
| ४९               | पर्यालोचयति नयः         | ७        | . 86               |
| ३५०              | पश्यामि त्वामरे मूढ़    | १२       | ६०                 |
| ५१               | पाटलापरिमला             | 6        | 88                 |
| ५२               | पायाज्याया पयोजात       | 8        | १                  |
| ५३               | पिशुनप्रणयी पुरुषः      | 3        | १७                 |
| ५४               | पीत्वा मधूनि मधुपाः     | 88       | ६७                 |
| ५५               | पीयतामुदिधमन्थनो        | 88       | 3                  |
| ५६               | पुण्यरत्नभृतः पाणिः     | १२       | ३०                 |
| ५७               | पुण्यानि सततमर्जय       | **       | ३५                 |
| ५८               | पुन्नाम्नो नरकादेव      | २        | 38                 |
| ५९               | पुरतः परनगरगतः          | 8        | ४२                 |
| ६०               | पुरतः पुरमपरिचितं       | 8        | 3 9                |

| ऋमसंख्या | <b>श्लोकानामादिः</b>     | प्रकरणम् | श्लोकसंख्या |
|----------|--------------------------|----------|-------------|
| ३६१      | पुरा हि पतितः प्राह      | 2        | ४७          |
| ६२       | पुंसो विभूषणाय           | 3        | १४          |
| ६३       | पूर्वस्मादधिका           | . 80     | ५२          |
| ६४       | पृष्टे ब्रवीति हृष्टे    | ६        | Ę           |
| ६५       | पौराः परिणतनीतेः         | ७        | ४५          |
| ६६       | पौरुषविमुखः पुरुषः.      | 8        | 6           |
| ६७       | प्रकल्प्यापि प्रेयः      | १०       | ५६          |
| ६८       | प्रतिनवपुलकाली           | 9        | १८          |
| ६९       | प्रतिरुद्धेव प्रेम्णा    | 9        | 88          |
| ३७०      | प्रतिषिद्धनखेन्दुसङ्गयोः | ९        | ४७          |
| ७१       | प्रत्यहमेवमुपास्ते       | ६        | 6           |
| ७२       | प्रभवत भुवनानां          | 8 8      | 8 8         |
| ७३       | प्रवसन्त्वन लसमनसः       | 8        | २५          |
| ७४       | प्रसादोत्कर्षमधुरा       | २        | १०          |
| હવ       | प्रसूनपटलारुणो           | 6        | ષ           |
| ७६       | प्रस्तावे संमयादेः       | 6        | 8           |
| ७७       | प्रक्षिप्य पक्षिवद्      | १२       | ७२          |
| ७८       | प्राचां पथा प्रयत्नाद्   | 3        | २६          |
| ७९       | प्राची कळावत्युपयाति     | 6        | ५०          |
| २८०      | प्राच्याः किं वदनं       | 6        | 40          |
| ८१       | प्रादुर्भूय पुरो गिरेरिव | 85       | ७६          |
| ८२       | प्राप्ता वासकसज्जतां     | ५        | ३७          |
| ८३       | प्राप्तास्त्रासात्       | 4        | १९          |
| - 28     | प्राप्यप्रावृषमिकलं      |          | ५६          |

| <b>ऋ</b> मसंख्या | इलोकानामाद <u>िः</u>       | प्रकरणम् . | श्लोकसंख्या |
|------------------|----------------------------|------------|-------------|
| ३८५              | प्रामाण्यं परतः            | ų          | 39          |
| ८६               | प्रायः प्राचीप्रमदा        | 6          | 88          |
| ८७               | प्रियेक्षितायाः प्रतिनेत्र | ९          | १५          |
| 66               | प्रीयतां श्रीर्य्यया       | 8          | 6           |
| ८९               | बलं विशालं विपुलं          | 8 8        | ७३          |
| ३९०              | बलाद्विलासभवनात्           | 9          | 80          |
| ९१               | बहुवाक् पौरविरुद्धो        | Ę          | १७          |
| ९२               | बालै: परिहृतं वेश्म        | २          | ३६          |
| ९३               | बुद्धमुद्बुद्धकारुण्य      | 8          | 28          |
| ९४               | भज लघुमपि                  | 9          | ५३          |
| ९५               | भारताख्यं सरो भाति         | २          |             |
| ९६               | भुज एव तव                  | ષ          | 4           |
| ९७               | भूमीपाल कृपालव             | 4          | २९          |
| ९८               | भूमीपाल भवत्कृपा           | ų          | 3           |
| ९९               | भूषणमेव न कुरुते           | ३          | १३          |
| 800              | भृङ्गारेण मणीमयेन          | 4          | २१          |
| ४०१              | भेदास्त्वेषां शतशो         | १०         | 88          |
| ४०२              | भेदो भवति निहन्ता          | ७          | २७          |
| ४०३              | भोगारोणां न शक्तोसि        | १२         | ६६          |
| ४०४              | भ्रमतामुदेति जगतो          | 8          | २०          |
| ४०५              | भ्रमान्नामान्यस्याः        | 9          | ४२          |
| ४०६              | भ्रातरापूर्यसे वित्तैः     | १२ं        | २८          |
| ४०७              | भ्रातः कङ्कण कि            | 9          | २५          |
| ४०८              | भ्राम्यन्तु माडवग्रामे     | २          | 82          |

| ऋमसंख्या    | श्लोकानामादिः          | प्रकरणम्   | <b>इलोकसं</b> ख्या |
|-------------|------------------------|------------|--------------------|
| ४०९         | मङ्गलनिलयो भूयाः       | Ę          | १०                 |
| ४१०         | मणिरवनिभृतन्मस्त       | 88         | 46                 |
| ११          | मत्स्यादयो दशाप्यंशा   | 8          | २४                 |
| १२          | मदोन्मादविहीनेन        | <b>१</b> २ | 36                 |
| १३          | मधुरिपुरुपयातीत्येव    | १०         | १९                 |
| १४          | मयि प्रणयचञ्चलं        | १०         | १५                 |
| १५          | मलिनस्यागुरोरेष        | 88         | ६१                 |
| १६          | माद्यच्चण्डमरीचि       | 6          | १३                 |
| १७          | मा धाव तात चातक        | 8 8        | ५५                 |
| १८          | माध्याह्निकैर्मिहिर    | 6          | ४५                 |
| १९          | मानं मानिनि मा विमुञ्च | 9          | ४६                 |
| ४२०         | मान्या कुण्डिनभू       | १०         | 6                  |
| २१          | मा भूद्भूमिरियं        | १०         | ५३                 |
| २२          | मारयन्ति नराः कूराः    | १२         | १५                 |
| २३          | मा रोदी: क्षणमेव       | १०         | 40                 |
| २४          | मार्जितपरमालिन्यः      | 3          | २२                 |
| <b>ं</b> २५ | माशुचो 💮               | १२         | ६८                 |
| २६          | मित्रे धनैरथजनैः       | ७          | २६                 |
| २७          | मुखसुखमिति यदिनत्वं    | ३          | ३३                 |
| २८          | मुहुरपि रचरति तल्पं    | १०         | ३३                 |
| २९          | मैथुनभोगोपरतः          | 6          | २१                 |
| ३०          | म्लानान्नीपतरो         | 6          | २२                 |
| ३१          | म्लायसि परिनश्वसितैः   | 88         | 3 8                |
| <b>३२</b>   | यदपि प्रवासगमनं        | 8          | 58                 |

| क्रमसंख्या | इलोकानामाद <u>िः</u>      | प्रकरणम् | श्लोकसंख्या |
|------------|---------------------------|----------|-------------|
| ४३३        | यदभञ्जि पङ्कज             | 8 8      | ६६          |
| ३४         | यदभुक्तमभून्नृपतेः        | ७        | २०          |
| ३५         | यदि गुणमिच्छसि            | 3        | १६          |
| ३६         | यदि नाम किमपि गह्यं       | 3        | २८          |
| ३७         | यदिनामासङ्गतमपि           | ६        | 3 8         |
| 36         | यदेतन्मे चेतः             | ११       | २०          |
| ३९         | यद्यधिरजनि शयानः          | 3        | २७          |
| ४४०        | यद्यप्यसि जड्चेताः        | 3        | 8           |
| 88         | यद्यसि गुणसमवहितः         | ६        | 36          |
| ४२         | यद्यु <del>च्च</del> ैरसि | ३        | 39          |
| ४३         | यमजकमलकुड्मलौ             | 9        | 9           |
| ४४         | यस्ययस्यतवजातु            | 88       | १३          |
| ४५         | यः पुत्रोमधुरोदारः        | 2        | 40          |
| ४६         | याच्ययाचकयोस्तत्त्वं      | १२       | . २२        |
| ४७         | यानाशनशयनासन              | 8        | ३३          |
| 86         | यान्तु क्वामी समीरा       | 4        | 3 8         |
| ४९         | यान्यासन्वासरश्री         | 6        | 48          |
| ४५०        | यावद्वचनावसरं             | ६        | 8           |
| ५१         | यावद्वियोगविधुरां         | 88       | 28          |
| ५२         | यावन्न यौवनं प्राप्तः     | २        | 48          |
| ५३         | युध्यस्व बद्धमानं         | ७        | ३५          |
| ५४         | येषांमेकतरेण              | 88       | ४२          |
| ५५         | येषु प्राक् प्रकृतेषु     | 88       | ७७          |
| ५६         | ये सतामवमन्तारः           | 1 85     | ४०          |

| ऋमसंख्या | <b>श्लोकानामादिः</b>     | प्रकरणम् | रलोकसंख्या |
|----------|--------------------------|----------|------------|
| ४५७      | यैर्युष्मत्करवा <i>ल</i> | ų        | १३         |
| ५८       | योषिदजनितापत्या          | 8        | २२         |
| ५९       | यौष्माकीणयशो             | 4        | Ę          |
| ४६०      | यौष्माकीणे प्रयाणे       | ų        | २८         |
| ६१       | रणपतितस्य मुखान्मे       | ७        | ७          |
| ६२       | रविकिरणानुगृहीता         | 6        | १२         |
| ६३       | रविरयमभूत्प्रागारूढो     | 2        | ४७         |
| ६४       | रविरिव सुचिरेण रसं       | ७        | * 80       |
| ६५       | रसैर्निरन्तरं कण्ठे      | २        | १६         |
| ६६       | राजनि परानुराग           | Ę        | ३४         |
| ६७       | राजा न जातु मित्रं       | Ę        | २१         |
| ६८       | राजानमन्यमन्यं           | 85       | 9          |
| ६९       | राजाशिषोवसाने            | Ę        | 8 8        |
| ४७०      | राज्यं हि सिचवनृपयोः     | ७        | ४३         |
| ७१       | राहोः पार्वणचर्वणे       | 9.9      | ३६         |
| ७२       | रे दन्तावल शाव           | 88       | ७६         |
| ७३       | लक्षैर्बन्धकितं बध्वा    | २        | 8          |
| ७४       | लक्ष्मीजनियतुर्ज्जाताः   | 8 8      | 88         |
| હવ       | लक्ष्मीराघवयोः सूनोः     | १२       | ७४         |
| ७६       | लघुरप्युच्चैश्चरित:      | 9        | ५२         |
| ७७       | लघुरिति न भूमिपालो       | Ę        | २२         |
| ७८       | लज्जां संवलितामुपेयुषि   | . 9      | २८         |
| ७९       | लम्बालकं तदालम्बे        | ११       | 3          |
| 860      | लालयेद्वालकं तावत्       | २        | ४१         |

| क्रमसंख्या | इलोकानामादिः                     | प्रकरणम् | इलोकसं <b>ख्या</b> |
|------------|----------------------------------|----------|--------------------|
| ४८१        | लोचनं रचय चञ्चलतारं              | ११       | ६२                 |
| . ८२       | वऋं विचरन्नहिरिव                 | ३        | २०                 |
| ८३         | वत्से वेत्सि कुलं                | ११       | १९                 |
| ८४         | वत्सैतत्सैकतिमहिशला              | ११       | २१                 |
| ८५         | वदतोऽपि प्रियवचनं                | છ        | ६                  |
| . ८६       | वनमालिनि सविलम्बे                | १०       | ३२                 |
| ८७         | वपूषि जनयन्त्येव                 | २        | ४३                 |
| ۷۷ **      | वरमेकैक निसृष्टा                 | 3        | . 6                |
| ८९         | वरं वन्ध्यत्ववादोऽपि             | २        | ४२                 |
| ९०         | वर्ण्यो वलिरिव दाने              | 8        | ५७                 |
| ४९१        | वर्त्तुलेरप्यलं वित्तैः          | . 85     | २४                 |
| ९२         | वशीकरणमेकं हि                    | २        | २६                 |
| ९३         | वाग्देवी करपद्मपञ्जर             | १२       | ७५                 |
| ९४         | वाणान् वारिकणान् किरन्           | 88       | २३                 |
| ९५         | वारितवान् मदकरिणां               | 88       | ७४                 |
| ९६         | विभुणा बहवोपि गुणाः              | 3        | १२                 |
| ९७         | विजयेन राज्यभोगः                 | 9        | 3.8                |
| ९८         | विजितो रिपुरपखेदं                | 9        | २१                 |
| ९९         | विदारयन् हरिः पातु               | 8        | १६                 |
| 400        | विद्यामध्यापनैः                  | १२       | २५                 |
| ५०१        | विद्याविनयोपेता                  | ३        | १०                 |
| ५०२        | विद्याविनोदैविदुषा <b>विद्या</b> | 82       | ३२                 |
| ५०३        | विद्वानयमितरो वा                 | Ę        | २                  |
| ५०४        | विद्वान् विदायमादाय 🕡            | . 85     | 3                  |

| ऋमसंख्या | श्लोकानामादिः           | प्रकरणम् | <b>इलोकसंख्या</b> |
|----------|-------------------------|----------|-------------------|
| ५०५      | विधिना विनिपातनाय       | 6.       | 86                |
| ५०६      | विधेर्विधानानुविधायिनो  | १२       | ६९                |
| ५०७      | विधौ वदनकैतवा           | ९        | १०                |
| ५०८      | विनयन्तु सुतान् सन्तः   | २        | ५५                |
| ५०९      | विनयेन वदान्यत्वं       | १२       | 3 3               |
| ५१०      | विनाशीलेन विनता         | २        | 32                |
| ११       | विनोदः साधुभिः सार्द्धं | १२       | 38                |
| १२       | विपदं प्रतिपलसुलभा      | 8        | ३०                |
| १३       | विप्रियमप्याकर्ण्य      | 88       | २९                |
| १४       | विरहेण रवेर्दिनावसाने   | 6        | ४३                |
| १५       | विरोधेनाधमस्यापि        | १२       | 82                |
| १६       | विश्लेषज्वरवेदना        | ९        | ३०                |
| १७       | विश्वजीवनिर्वाध         | 8        | ३६                |
| १८       | विसर्पत्कालिन्दोलहरि    | 9        | १४                |
| १९       | विसृजन्त्याः पुरा       | 8        | १३                |
| ५२०      | विज्ञाय नीतिमन्तं       | ७        | 8                 |
| २१       | वीरत्वद्वैरिदारा        | 4        | २०                |
| २२       | वीराणामेष गन्ता         | 4        | २६                |
| २३       | वृत्तिभिरनिवृत्तसुखा    | 9        | १९                |
| २४       | वृन्दारण्यविभूति        | 8 8      | 8                 |
| २५       | वृश्चिकसन्दंशवशान्      | 6        | ३२                |
| २६       | वेशः स एव स गुणः        | Ę        | १९                |
| २७       | व्यधितं विधुमधीनं       | 6        | ४०                |
| २८       | व्ययमायऋमेणैव           | १२       | ४७                |

| कमसंस्था | <b>इलोकानामादिः</b>     | प्रकरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | श्लोकसंख्या |
|----------|-------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ५२९      | <b>ब्याधूतचू</b> तनूतन  | 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 6           |
| ५३०      | व्याहारेण विहारेण       | २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ४९          |
| 3 8      | शक्तिप्रभाव मन्त्रो     | 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २९          |
| ३२       | शक्ति प्रमापयति वीर     | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ४१          |
| ३३       | शठमतिरलसप्रकृतिः        | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ३२          |
| 38       | शत्रोः पराभियोगः        | <b>9</b> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | २३          |
| ३५       | शनकैस्सन्तीर्णपथः       | .8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 36          |
| ३६       | शनैश्शनैविनीयन्ते       | २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ४०          |
| ३७       | शयनासनादिविधुरो         | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १२          |
| ३८       | शरदमपसरन्तीं            | 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २७          |
| ३९       | शरीरभरणेनैव             | १२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १९          |
| ५४०      | शास्त्रार्थव्याख्यानैः  | Ę                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ४१          |
| ४१       | शिवाया:शवता             | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १०          |
| ४२       | शिशिरेनुधावति रिपौ      | 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ३७          |
| ४३       | शिशोः क्रीडनकैर्वेदम    | २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ३५          |
| 88       | शिशोः दुःशिक्षणीयत्वात् | 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 86          |
| ४५       | शिशौ प्रविशतः प्रायः    | २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ५१          |
| ४६       | शीतातपवर्षाणाम्         | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २६          |
| ४७       | शीतै रुदीतै निहतं       | 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २९          |
| 86       | शुभ्रैरभ्रकुलै:सितं     | 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | २४          |
| ४९       | शूरोंऽसि दूरपातिभि      | 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 38          |
| ५५०      | शृङ्गारस्त्वमसि क्षिता  | ų                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 36          |
| ५१       | शृङ्गारे धनभाजा         | 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8           |
| 42       | शृङ्गणैकेन हेम्नः       | Contract Con | 38          |

| क्रमसंख्या     | <b>रलोकानामादिः</b>         | प्रकरणम् | <b>रलोकसंख्या</b> |
|----------------|-----------------------------|----------|-------------------|
| ५५३            | शैला निकीना निभृतं          | . 88     | 88                |
| 48             | शैळास्सन्तु शतं             | . 88     | १६                |
| ५५             | शोभाम्पैति पुरुषः           | 8        | ९'                |
| ५६             | श्रितसागरपरिषाङ्कां         | 9        | २४                |
| ५७             | श्रीमन्तं समुपेत            | १०       | २४                |
| 40             | <b>इत्रेवाया</b> त्याहूतः   | 8        | ₹ ₹               |
| 49             | स कोड़ः कीड़ता              | 8        | १५                |
| ५६०            | सखीभि रुपनीतया              | १०       | 18                |
| ६१             | सङ्कथनमप्यनहं               | Ę        | ३३                |
| ६२             | सङ्गोपितसुरताथ              | १०       | ३७                |
| ६३             | सञ्चारं जडिमा               | ९        | २                 |
| ६४             | सति सम्भवे शयानः            | 8        | ३५                |
| ६५             | सति सम्भवे सहायैः           | 8        | २९                |
| ६६             | सत्काव्यं राज्यमित्याहुः    | २        | २३                |
| ६७             | सत्कुलं भूषणं पुंसः         | २        | 33                |
| <b>&amp;</b> C | सदवसरे सप्रणयं              | 8        | ४५                |
| ६९             | सद्वासरे सुलग्ने            | 8        | २८                |
| ५७०            | सन्ततागतवसन्त               | 6        | ६                 |
| ७१             | सन्तप्तं वपुरेत             | १०       | २७                |
| ७२             | सन्तु शास्त्रविदः श्रेष्ठाः | २        | २१                |
| ७३             | सम्ब्यासङ्ग पिशङ्ग          | 6        | ५१                |
| <b>6</b> ¥,    | सम्निविदय मनसा क्षितिव      | 4        | १७                |
| હલ             | स पातु यः प्रतापानि         | 8        | १९                |
| ७६             | स पायात् पार्वतीपाणिः       |          | 9                 |

| क्रमसंख्या   | रलोकानामादिः                   | प्रकरणम् | श्लोकसंस्या |
|--------------|--------------------------------|----------|-------------|
| ५७७          | सप्तैकद्वय भेदाः               | १०       | ३५          |
| ७८           | सभ्यानामनुरागं                 | 8 8      | 8           |
| ७९           | समकक्षे प्रतिपक्षे             | ७        | 8           |
| 460          | समाजेभ्यो सुमनसां              | २        | 3           |
| ८१           | समाधाय धियां धारां             | १२       | ७३          |
| ८२           | समारूढ़ः शाखामपि               | ११       | ५७          |
| ८३           | समुदेति लम्बितालक              | 6        | ५७          |
| 28           | समुद्रावधिक्षुद्रभावं          | 4        | 32          |
| 64           | समुपेता सङ्क्षेताद्            | १०       | .38         |
| ८६           | समेत्योपासितो याभिः            | 8 8      | 32          |
| 20           | <sup>क</sup> सम्पद्यमानमालोक्य | १२       | 40          |
| 66           | सम्पूरयन्तु 'धामेव             | २        | १८          |
| ८९           | सम्भुक्तसुरभिमीनो              | 6        | 9           |
| ५९०          | सरिस न विहरन्ति                | १०       | 88          |
| ९१           | सर्वस्याप्यविशिष्टं            | १२       | २६          |
| . ९२         | सवाष्पव्यालापं                 | १०       | 86          |
| ९३           | सवितरि चिरवैरि                 | 6        | ४२          |
| ९४           | सविलम्बे वनमालिनि              | 9        | २६          |
| ९५           | सद्रीडस्मितमधुरा               | ९        | ų           |
| ९६           | सहचरि कियत्प्रेयः              | १०       | 80          |
| ९७           | सहचरि विरम                     | 90       | ४२          |
| ९८           | साक्तस्मितमेव                  | १०       | १८          |
| 99           | सातङ्कवारितनखाङ्क              | १०       | २३          |
| <b>६०</b> ∙० | सामगीतमपनीत                    | ११       | 1 2         |

| क्रमसंख्या | <b>रलोकानामादिः</b>        | प्रकरणम् | <b>इलोकसं</b> ख्या |
|------------|----------------------------|----------|--------------------|
| ६०१        | सामसमे सुमतीनां            | y        | 3                  |
| ६०२        | सामुद्रेषु सुजन्मान        | 8        | Ę                  |
| ६०३        | साम्नान्वितोऽपि            | હ        | 4                  |
| ६०४        | साम्भोदर्भतिले             | ų        | २                  |
| ६०५        | साम्यं कुरु सुते शत्री     | १२       | ६५                 |
| ६०६        | सारङ्गाः परमा              | 6        | १७                 |
| ६०७        | सिंहादवाप्य कन्यां         | 6        | २३                 |
| ६०८        | सीत्कारः कथमेष             | १०       | १६                 |
| ६०९        | सुकृतेन कुले जन्म          | २        | २८                 |
| ६१०        | सुखमास पङ्कजनिवास          | ११       | ६५                 |
| ११         | सुचिरं सुखयति पुरुषं       | 3        | 8                  |
| १२         | सुभाषितगुणेनैव             | 3        | 9                  |
| १३         | सुभाषित मधून्येव           | २        | 4                  |
| १४         | सुभाषितामृतास्वाद          | २        | Ę                  |
| १५         | सुभाषितेन विद्वांसः        | १२       | २                  |
| १६         | <b>सुभाषितैराह्</b> तेभ्यो | १२       | 8                  |
| १७         | सुललितफलादि                | K        | ४९                 |
| १८         | सुविदितसकलविशेष:           | 8        | ४३                 |
| १९         | सोत्कम्पमस्मिञ्छिशिरे      | 6        | 38                 |
| ६२०        | सौजन्यधन्यजनुषः            | 8 8      | २८                 |
| २१         | सौरी जयत्यसौ               | १        | २९                 |
| २२         | संविभर्त्तुं भुजगेश्वरं    | 88       | १०                 |
| .२३        | स्तनपं क्षणमङ्क्रेन        | 8        | २४                 |
| २४         | स्तुमस्तमुद्यमे            | 1 8      | 186                |

| क्रमसंख्या | रलोकानामादिः            | प्रकरणम् | रलोकसंख्या |
|------------|-------------------------|----------|------------|
| ६२५        | स्तुमस्ते लोचने         | 8        | 4          |
| २६         | स्थालीव खलस्तापात्      | 3        | २९         |
| २७         | स्नपय धरणीं धारासारैः   | ११       | २५         |
| २८         | स्पर्धामर्धाङ्गिन्याः   | 88       | १४         |
| २९         | स्पृष्टं वारि व्यथयति   | 6        | ₹ १        |
| ६३०        | स्मरत्यहह किं कामी      | १२       | 46         |
| <b>३</b> १ | स्मरसमरपरिश्रम          | 9        | ३७         |
| ३२         | स्मितमधुरमेत्य          | 9        | १६         |
| ३३         | स्यादुत्तमा च मध्या     | १०       | ३८         |
| ३४         | स्वच्छन्दं सरसीषु       | 88       | ६९         |
| ३५         | स्वतः प्रकाशो मनसो      | ų        | ४०         |
| ३६         | स्वपिति ग्रीष्मभया      | 6        | १५         |
| ३७         | स्वयमेव सद्यतके         | 80.      | 48         |
| <b>३८</b>  | स्वयमेव समीहन्ते        | २        | ५६         |
| ३९         | स्वर्णदीतटवलज्जटा       | 88       | 6          |
| ६४०        | स्वर्वासिनां            | 8        | ₹0         |
| ४१         | स्वस्मिन्नेव समस्तो     | و        | 88         |
| ४२         | स्वस्याथवा परस्य        | Ę        | 8          |
| ४३         | स्वापस्वाशपरम्परां      | १०       | 30         |
| 88         | स्वं सम्भाव्य यदब्घि    | 88       | હ          |
| ४५         | हरिनाथो मनाक्           | १२       | १४         |
| <b>ሄ</b> ξ | हाधिक् कां दयिते        | ११       | २४         |
| ४७         | हितमभिहितं दीना         | १०       | ક્ષ્ય      |
| 86         | हित्वा हित्वा विधुरमनसो | 6        | १०         |

| ऋमसंख्या | रलोकानामादिः         | प्रकरणम् | श्लोकसंख्या |
|----------|----------------------|----------|-------------|
| ६४९      | हिमकरसमस्समक्षे      | و        | ४९          |
| ६५०      | हृदयं नृपतेर्मन्त्रो | 9        | ४६          |
| ं ५१     | हृदाश्लेषोदारः       | 9        | १२          |
| ५२       | हृद्याः सन्तु शतं    | २        | २२          |
| ५३       | हृष्यन्तश्चिरदुर्गता | 6        | १६          |
| ५४       | होतानस्त्राणकृत्     | 8        | . ३१        |
| ५५       | हंसैः शैवलमञ्जरीति   | 80       | ४७          |